Vol. 6 No. 7 (2025)
e-ISSN: 2745-5882, p-ISSN: 2962-2956
hh. 286-299

Journal Transformation of Mandalika

https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm

Islam Spanyol: Konstruksi Politik, Kebangkitan Intelektual, Dan
Tantangan Kemasyarakatan Dalam Perspektif Historis-Kritis

*1|[tmamul Fahmi, °Kholid Mawardi
L2UIN prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto
*Coresponding Autor: 244120600009@mhs.uinsaizu.ac.id
Email:kholidmawardi@uinsaizu.ac.id

Abstrak

Makalah ini membahas secara komprehensif dinamika sejarah Islam di Spanyol (Al-Andalus) dari tahun 711
hingga 1492 M dengan pendekatan historis-kritis, khususnya dalam tiga aspek utama: politik, intelektual, dan
sosial kemasyarakatan. Secara politik, kekuasaan Islam di Andalusia menunjukkan pola transformasi yang
kompleks, dimulai dari penaklukan oleh Thariq bin Ziyad, pendirian Emirat dan Kekhalifahan Cérdoba, masa
fragmentasi Muluk al-Thawa’if, hingga intervensi Dinasti Almoravid dan Almohad. Di ranah intelektual,
Andalusia menjadi pusat perkembangan ilmu pengetahuan yang memainkan peran vital dalam proses transfer
ilmu dari dunia Islam ke Eropa melalui penerjemahan karya-karya ilmuwan Muslim ke dalam bahasa Latin.
Tokoh-tokoh seperti Ibn Rushd, Al-Zahrawi, dan Ibnu Khaldun memberi kontribusi besar dalam bidang filsafat,
kedokteran, dan ilmu sosial. Aspek sosial ditandai oleh praktik convivencia, yaitu koeksistensi antara Muslim,
Yahudi, dan Kristen dalam masyarakat multikultural yang relatif harmonis, meskipun tidak lepas dari ketegangan.
Studi ini menyimpulkan bahwa peradaban Islam di Andalusia bukan hanya tonggak penting dalam sejarah Islam
dan Eropa, tetapi juga warisan peradaban yang menekankan toleransi, pluralisme, dan kolaborasi intelektual yang
relevan hingga saat ini.

Kata Kunci: Andalusia, sejarah Islam, ilmu pengetahuan, convivencia, pluralisme

Abstract

This paper provides a comprehensive analysis of the historical dynamics of Islam in Spain (Al-Andalus) from 711
to 1492 CE through a historical-critical approach, focusing on three core dimensions: political transformation,
intellectual progress, and socio-cultural interaction. Politically, Islamic rule in Andalusia underwent significant
transitions from the initial conquest by Thariq ibn Ziyad, the establishment of the Emirate and Caliphate of
Cordoba, the fragmentation during the Muluk al-Thawa’if era, to the interventions of the Almoravid and Almohad
dynasties. Intellectually, Al-Andalus became a vibrant center of knowledge that facilitated the transmission of
scientific thought from the Islamic world to Europe, largely through the translation of Arabic texts into Latin.
Renowned figures such as Ibn Rushd, Al-Zahrawi, and Ibn Khaldun made monumental contributions to
philosophy, medicine, and social sciences. Socially, the convivencia model enabled Muslims, Jews, and Christians
to coexist in a relatively harmonious multicultural society, despite occasional tensions. This study argues that the
Islamic civilization in Andalusia not only served as a cornerstone in Islamic and European history but also left a
legacy of tolerance, pluralism, and intellectual collaboration that remains deeply relevant in the modern world.
Keywords: Al-Andalus, Islamic history, knowledge transmission, convivencia, pluralism

How to Cite: Itmamul Fahmi, & Kholid Mawardi. (2025). Islam Spanyol: Konstruksi Politik, Kebangkitan
Intelektual, Dan Tantangan Kemasyarakatan Dalam Perspektif Historis-Kritis. Journal Transformation of
Mandalika,doi https://doi.org/10.36312/jtm.v6i6.5089

d i . . Copyright© 2025, Author (s)
https://doi.org/10.36312/tm.v6i6.5089 This is an open-access article under the CC-BY-SA
License.

PENDAHULUAN

Periode kekuasaan Islam di Spanyol, yang dikenal sebagai Andalusia, merupakan salah
satu babak paling penting dalam sejarah peradaban Islam dan Eropa. Sejak penaklukan

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 286


https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm
https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm/issue/view/178
mailto:244120600009@mhs.uinsaizu.ac.id
mailto:kholidmawardi@uinsaizu.ac.id
https://doi.org/10.36312/jtm.v6i6.5089
https://doi.org/10.36312/jtm.v6i6.5089
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

Andalusia oleh umat Islam pada tahun 711 M di bawah kepemimpinan Thariq bin Ziyad,
wilayah ini berkembang menjadi pusat intelektual, kebudayaan, dan kemajuan teknologi yang
luar biasa, bahkan menjadi jembatan utama transfer ilmu pengetahuan dari dunia Islam ke
Eropa.

Selama lebih dari tujuh abad, Andalusia menjadi pusat kemajuan di berbagai bidang
seperti filsafat, kedokteran, matematika, astronomi, seni, dan sastra. Kota-kota seperti
Cordoba, Toledo, dan Granada menjadi simbol kejayaan peradaban Islam, dengan
perpustakaan besar dan lembaga pendidikan yang menarik para ilmuwan dari berbagai
belahan dunia. Tokoh-tokoh seperti Ibn Rushd (Averroes), Al-Zahrawi, dan Al-Battani
memberikan kontribusi besar yang diakui luas oleh dunia Barat.?

Salah satu peran terpenting Andalusia adalah sebagai jembatan transfer ilmu
pengetahuan dari dunia Islam ke Eropa Barat. Melalui proses penerjemahan karya-karya
klasik Yunani, Romawi, dan India ke dalam bahasa Arab, lalu ke Latin dan Ibrani, Andalusia
menjadi pusat pertukaran intelektual yang vital. Proses ini tidak hanya memperkenalkan
ilmu pengetahuan baru, tetapi juga membentuk cara berpikir rasional dan sistematis yang
menjadi fondasi bagi kebangkitan intelektual Eropa, terutama pada masa Renaisans.®

Kemajuan yang dicapai di Andalusia menjadi inspirasi dan model bagi negara-
negara Eropa yang saat itu masih tertinggal dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi.
Banyak sejarawan sepakat bahwa kemajuan Eropa, terutama pada masa Renaisans, tidak
dapat dilepaskan dari pengaruh peradaban Islam di Andalusia. Para pelajar Eropa datang ke
Andalusia untuk belajar langsung, dan karya-karya ilmuwan Muslim menjadi referensi
utama di universitas-universitas Eropa.*

Bagi dunia Islam, kejayaan Andalusia menandai puncak ekspansi dan pengaruh
Islam di Eropa Barat. Kekuasaan Islam di Andalusia menunjukkan kemampuan umat Islam
dalam membangun masyarakat multikultural yang maju, di mana Muslim, Kristen, dan
Yahudi dapat hidup berdampingan dan saling bertukar ilmu pengetahuan. Namun, setelah
tujuh setengah abad, kekuasaan Islam di Spanyol akhirnya runtuh akibat serangan dan
ekspansi kekuatan Kristen, menandai akhir dari era emas tersebut.®

Kontribusi Islam terhadap peradaban Eropa merupakan salah satu babak penting
dalam sejarah dunia, khususnya dalam bidang politik, intelektual, dan sosial. Sejak abad ke-
8, masuknya peradaban Islam ke Eropa melalui berbagai jalur seperti Spanyol (Andalusia),
Sisilia, Perang Salib, dan pertukaran perdagangan telah membawa pengaruh yang luas dan
mendalam bagi masyarakat Eropa. Selama lebih dari tujuh abad, wilayah Spanyol di bawah
kekuasaan Islam menjadi pusat penyerapan dan pengembangan ilmu pengetahuan, sistem
politik, serta nilai-nilai sosial yang terbuka dan inklusif.®

! Febrian Afriadi & Hoktaviandri, “Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap
Kebangkitan Ilmu Pengetahuan di Eropa”, QOSIM : Jurnal Pendidikan, Sosial & Humaniora, Volume 2 Nomor
2, (2024): 129-138

2 Ahmad Faidi, “Kekuasan Politik Islam Di Andalusia : Pintu Gerbang Menuju Renaisance Eropa”, AL-
IJTIMA’I - International Journal of Government and Social Science, Vol. 6, No. 2, April (2021): 127-138

3 Febrian Afriadi & Hoktaviandri, “Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap
Kebangkitan Ilmu Pengetahuan di Eropa”, QOSIM : Jurnal Pendidikan, Sosial & Humaniora, Volume 2 Nomor
2, (2024): 129-138

4 Arfah, “Kontribusi Kerajaan Islam Andalusia Terhadap Perkembangan Bangsa Eropa Pada Abad
Pertengahan”, Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik, Vol 3 No 2 (2024): 128-137

% Febrian Afriadi & Hoktaviandri, “Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap
Kebangkitan [lmu Pengetahuan di Eropa”, QOSIM : Jurnal Pendidikan, Sosial & Humaniora, Volume 2 Nomor
2, (2024): 129-138

® Ahmad Yani, “Kontribusi Peradaban Islam terhadap Peradaban Eropa”, CARITA: Jurnal Sejarah dan
Budaya, (2022): 177-190

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 287



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

kehadiran Islam dalam bidang politik, tidak hanya memperkenalkan sistem
pemerintahan yang berlandaskan prinsip keadilan dan solidaritas, tetapi juga mendorong
partisipasi aktif komunitas Muslim dalam perpolitikan Eropa modern, khususnya dalam
memperjuangkan hak-hak minoritas dan membangun tradisi demokrasi yang inklusif. Nilai-
nilai politik Islam, seperti keadilan, musyawarah, dan perlindungan hak-hak masyarakat,
turut membentuk praktik pemerintahan dan struktur sosial di beberapa negara Eropa.’

Pengaruh intelektual Islam sangat nyata melalui transfer ilmu pengetahuan dari
dunia Islam ke Eropa. Karya-karya ilmuwan Muslim dalam bidang filsafat, hukum,
kedokteran, dan ilmu sosial diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan menjadi rujukan
utama di universitas-universitas Eropa. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Rusyd (Averroes) dan
Ibnu Khaldun memberikan kontribusi besar terhadap perkembangan pemikiran rasional,
metode ilmiah, serta teori-teori sosial yang menjadi fondasi bagi kemajuan ilmu
pengetahuan modern di Barat.®

Secara sosial, masyarakat Islam di Eropa memperkenalkan model kehidupan
multikultural yang harmonis, di mana toleransi, keterbukaan, dan penghargaan terhadap
perbedaan menjadi nilai utama. Interaksi antara komunitas Muslim, Kristen, dan Yahudi di
Andalusia, misalnya, menciptakan lingkungan sosial yang kondusif bagi pertumbuhan ilmu
pengetahuan dan kemajuan peradaban. Hingga kini, kontribusi Islam dalam bidang sosial
tetap terlihat melalui partisipasi aktif komunitas Muslim dalam membangun solidaritas,
memperjuangkan keadilan sosial, dan memperkuat nilai-nilai pluralisme di tengah
masyarakat Eropa yang semakin beragam.®

Periode Islam di Andalusia (711-1492 M) merupakan salah satu masa yang penuh
dinamika perubahan sosial, politik, dan budaya yang sangat berpengaruh tidak hanya bagi
dunia Islam, tetapi juga bagi peradaban Eropa secara keseluruhan. Mengkaji dinamika
perubahan yang terjadi selama periode ini menjadi sangat relevan karena proses interaksi
yang intens antara umat Islam sebagai penguasa dan penduduk lokal yang beragam agama
dan budaya menghasilkan transformasi yang kompleks dan berkelanjutan.*®

Selama masa kekuasaan Islam, Andalusia mengalami tiga fase utama yang
mencerminkan perubahan mendalam dalam aspek religius, linguistik, sosial, dan politik.
Pada fase awal, Islam dan bahasa Arab mulai menyebar secara damai dengan interaksi yang
intens tanpa pemaksaan, membentuk fondasi bagi perubahan budaya dan sosial yang
signifikan. Periode kematangan dan keemasan kebudayaan Islam di Andalusia menandai
dominasi budaya Islam-Arab yang unik dan berbeda dari wilayah Islam lainnya, sekaligus
menjadi pusat ilmu pengetahuan dan seni yang menginspirasi Eropa. Namun, periode
kemunduran yang diwarnai oleh konflik internal umat Islam dan tekanan dari gerakan
Reconquista Kristen menunjukkan bahwa perubahan juga membawa tantangan besar yang
mempengaruhi struktur politik dan sosial di wilayah tersebut.!

Relevansi kajian ini terletak pada pemahaman bagaimana perubahan yang terjadi
selama periode Islam di Andalusia tidak hanya bersifat politis dan militer, tetapi lebih dalam

" Endang Susanti & Aris Munandar, “Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik

Kontemporer”, Politea : Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. 7, No. 2 Tahun (2024): 359-383

8 Ahmad Yani, “Kontribusi Peradaban Islam terhadap Peradaban Eropa”, CARITA: Jurnal Sejarah dan

Budaya, (2022): 177-190

® Endang Susanti & Aris Munandar, “Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik

Kontemporer”, Politea : Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. 7, No. 2 Tahun (2024): 359-383

10 Ahmad Faidi, “Kekuasan Politik Islam Di Andalusia : Pintu Gerbang Menuju Renaisance Eropa”,

AL-IJTIMA’I - International Journal of Government and Social Science, Vol. 6, No. 2, April (2021): 127-138

11 Aniroh, et al., “Peradaban Islam Di Spanyol Dan Kontribusinya Terhadap Renaissance Di Eropa ”,

AT-THARIQ: Jurnal Studi Islam dan Budaya, Vol.02, No.01 (2022): 58-69

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 288



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

pada aspek interaksi budaya, ilmu pengetahuan, dan sosial yang membentuk identitas
masyarakat Andalusia. Kajian ini juga menyoroti bagaimana peradaban Islam di Andalusia
berperan sebagai jembatan penting dalam transfer ilmu pengetahuan dan nilai-nilai sosial ke
Eropa, yang kemudian menjadi fondasi bagi kebangkitan intelektual dan peradaban Eropa,
termasuk Renaisans.!?

Memahami dinamika perubahan ini membantu menghindari pandangan simplistik
yang hanya melihat periode ini dari sisi konflik dan penaklukan semata. Kajian yang
mendalam memperlihatkan bagaimana interaksi dan adaptasi budaya yang kompleks
berlangsung, serta bagaimana nilai-nilai toleransi dan pluralisme berkembang meskipun
dalam konteks politik yang penuh tantangan. Hal ini memberikan pelajaran berharga bagi
konteks sosial dan politik masa kini, terutama dalam menghadapi keragaman budaya dan
agama.3

Kajian terhadap dinamika perubahan di andalusia tidak hanya penting untuk
memahami sejarah islam di eropa, tetapi juga untuk merefleksikan nilai-nilai universal yang
dapat diterapkan dalam membangun peradaban masa kini dan masa depan. warisan
andalusia membuktikan bahwa keberagaman dan keterbukaan terhadap ilmu serta budaya
lain dapat menjadi sumber kekuatan dan kemajuan umat manusia.*

PEMBAHASAN
1. Dinamika Politik Islam di Spanyol
a. Proses Penaklukan (711 M)

Penaklukan Islam atas Spanyol pada tahun 711 M merupakan salah satu
peristiwa penting dalam sejarah dunia Islam dan Eropa. Proses ini berlangsung di
bawah kepemimpinan dua tokoh utama: Tharig bin Ziyad dan Musa bin Nushair,
dengan latar belakang kekacauan internal Kerajaan Visigoth yang saat itu berkuasa
di Spanyol.

Sebelum penaklukan besar-besaran, dilakukan ekspedisi awal oleh Tharif
bin Malik, yang bertugas sebagai perintis dan penyelidik. la menyeberangi Selat
Gibraltar (saat itu belum bernama demikian) dengan sekitar 500 pasukan berkuda
menggunakan empat kapal. Ekspedisi ini berhasil tanpa perlawanan berarti dan
membawa pulang banyak rampasan, yang kemudian mendorong Musa bin Nushair
untuk melanjutkan rencana penaklukan lebih besar.®®

Musa bin Nushair adalah gubernur Afrika Utara di bawah kekuasaan
Dinasti Umayyah. la memanfaatkan situasi politik yang tidak stabil di Spanyol dan
mengirim pasukan utama sebanyak 7.000 orang di bawah pimpinan Thariq bin
Ziyad pada tahun 711 M. Mayoritas pasukan ini berasal dari suku Barbar, dengan
sebagian kecil orang Arab. Mereka menyeberangi selat yang kemudian dikenal
sebagai Gibraltar (Jabal Thariq), dinamai sesuai nama Thariq bin Ziyad.*

12 Endang Susanti & Aris Munandar, ” Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik
Kontemporer”, Politea : Jurnal Pemikiran Politik Islam, VVol. 7, No. 2 Tahun (2024): 359-383

13 Endang Susanti & Aris Munandar, ” Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik
Kontemporer”, Politea : Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. 7, No. 2 Tahun (2024): 359-383.

14 Febrian Afriadi & Hoktaviandri, “Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap
Kebangkitan 1lmu Pengetahuan di Eropa”, QOSIM : Jurnal Pendidikan, Sosial & Humaniora, Volume 2 Nomor
2, (2024): 129-138

15 Ekawati Hamzah, “Contribution Of Islamic Civilization To The Western Civilization (Historical
Review)”, Journal of Islam and Science, Vol 9, No. 1, January-June (2022): 26-32

16 Muhammad Akbar Ritonga & Johan Septian Putra, “Strategi Perang Thariq bin Ziyad Menaklukan
Andalusia Tahun 711-714 M”, Journal of Islamic History, Vol. 1, No. 2, Desember (2021): 138-169

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 289



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

Pasukan Tharig bin Ziyad menghadapi tentara Visigoth di bawah Raja
Roderick. Pertempuran besar terjadi di Lembah Barbate (dekat Sungai Guadalete).
Dalam pertempuran ini, pasukan Muslim yang berjumlah sekitar 7.000-12.000
orang menghadapi tentara Visigoth yang jumlahnya diperkirakan mencapai
100.000 orang. Meskipun jumlahnya jauh lebih sedikit, pasukan Muslim berhasil
meraih kemenangan berkat strategi militer Thariq bin Ziyad, termasuk membakar
kapal-kapal penyeberangan untuk memotivasi pasukannya agar tidak mundur.
Setelah kemenangan di Guadalete, wilayah-wilayah penting di Spanyol mulai jatuh
ke tangan Muslim. Musa bin Nushair kemudian menyusul ke Andalusia dengan
pasukan tambahan untuk memperkuat dan memperluas wilayah kekuasaan Islam.’

b. Pendirian Emirat dan Kekhalifahan Cordoba

Keruntuhan Dinasti Umayyah di Damaskus akibat revolusi Abbasiyah,
Abdurrahman | (Abd al-Rahman ad-Dakhil) berhasil melarikan diri ke Andalusia
dan mendirikan Emirat Cérdoba pada tahun 755 M. Langkah ini menandai babak
baru dalam sejarah politik Islam di Spanyol, di mana Andalusia menjadi pusat
kekuasaan baru yang terpisah dari kekhalifahan Abbasiyah di Timur.

Pada awalnya, Andalusia mengalami instabilitas akibat konflik internal
antara elite Arab, Berber, dan kelompok lokal, serta perebutan kekuasaan antara
gubernur yang diangkat dari Damaskus dan Afrika Utara. Abdurrahman | berhasil
mengatasi perpecahan ini melalui kepemimpinan yang kuat dan kebijakan politik
yang inklusif. la menyatukan berbagai kelompok etnis dan agama di wilayah
tersebut, menciptakan stabilitas politik yang menjadi fondasi kemajuan Andalusia.

Abdurrahman | dan penerusnya membangun infrastruktur pemerintahan
yang efektif, memperkuat militer, serta memajukan bidang ekonomi dan budaya.
Cordoba dijadikan pusat pemerintahan, ilmu pengetahuan, dan kebudayaan. Pada
masa ini, Andalusia dikenal sebagai wilayah yang toleran, di mana Muslim,
Kristen, dan Yahudi hidup berdampingan secara damai dan berkontribusi pada
kemajuan peradaban.*®

c. Fragmentasi Politik (Muluk al-Thawa'if)

Fragmentasi politik yang dikenal sebagai masa Muluk al-Thawaif
merupakan fase penting dalam sejarah Islam di Spanyol (Andalusia) yang terjadi
setelah runtuhnya Kekhalifahan Umayyah di Cordoba sekitar awal abad ke-11
Masehi. Istilah Muluk al-Thawaif berarti "raja-raja kelompok kecil™ yang merujuk
pada munculnya banyak kerajaan dan kepangeranan Muslim yang merdeka dan
saling bersaing di wilayah Iberia.

Masa Muluk al-Thawaif dalam sejarah Islam di Spanyol (Andalusia)
merupakan periode fragmentasi politik yang terjadi setelah runtuhnya
Kekhalifahan Umayyah di Cordoba.'® Pada masa ini, Andalusia terpecah menjadi
lebih dari tiga puluh kerajaan kecil yang saling bersaing, diperintah oleh raja-raja
lokal atau "Muluk al-Thawaif".°

1" Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang
Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186

18 Moona Maghfirah & Raden Muhammad Syahrial, “Dari Pengungsian Ke Kejayaan: Diskursus
Dinasti Umayyah li Dan Dampak Transformasinya Di Andalusia Pada Abad Pertengahan”, BATUTHAH: Jurnal
Sejarah Peradaban Islam, HAH: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Vol. 03, No. 02 (2024): 131-146

19 Zulfan, “Munculnya Muluk At Thawaif dan Runtuhnya Islam di Spanyol”, FATHIR: Jurnal Studi
Islam, Vol. 1, No. 2, Ed. Mar-Jun (2024): 137-148

20 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang
Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 290



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

Fragmentasi ini disebabkan oleh berbagai faktor, termasuk konflik internal
antara bangsa Arab dan Berber, masalah keuangan negara, dan munculnya dinasti-
dinasti kecil yang mencari kekuasaan. Akibatnya, kerajaan-kerajaan kecil ini sering
terlibat dalam peperangan satu sama lain, serta menjalin aliansi dengan kerajaan-
kerajaan Kristen di utara.?!

Masa Muluk al-Thawaif secara politik terpecah, periode ini juga menjadi
masa perkembangan budaya dan intelektual di Andalusia. Kota-kota seperti
Cordoba, Sevilla, dan Granada menjadi pusat ilmu pengetahuan, seni, dan sastra,
menarik para sarjana dan seniman dari seluruh dunia Islam.??

Perpecahan politik ini juga melemahkan kekuatan militer Islam di Spanyol,
yang memungkinkan kerajaan-kerajaan Kristen untuk secara bertahap merebut
kembali wilayah-wilayah Muslim. Dinasti Murabithun dan Muwahhidun dari
Afrika Utara sempat datang untuk membantu, tetapi pada akhirnya kekuasaan
Islam di Spanyol terus menyusut hingga hanya tersisa Granada.?

Masa Muluk al-Thawaif merupakan periode kompleks dalam sejarah Islam
di Spanyol, yang ditandai oleh fragmentasi politik, konflik internal, tetapi juga
kemajuan budaya dan intelektual. Perpecahan ini akhirnya berkontribusi pada
berakhirnya kekuasaan Islam di Spanyol pada tahun 1492.24

d. Intervensi Almoravid dan Almohad

Intervensi Dinasti Almoravid dan Almohad merupakan babak penting
dalam dinamika politik Islam di Spanyol pada masa setelah fragmentasi Muluk al-
Thawaif. Setelah kekuasaan Umayyah di Andalusia melemah dan kerajaan-
kerajaan kecil (taifas) saling bersaing, Almoravid, sebuah dinasti beraliran Islam
puritan dari Afrika Utara, datang ke Spanyol pada akhir abad ke-11 untuk
membantu kerajaan-kerajaan Islam yang terancam oleh ekspansi kerajaan Kristen
di utara.

Almoravid berhasil menyatukan kembali wilayah-wilayah Islam di
Andalusia dengan menaklukkan kerajaan-kerajaan taifas yang lemah dan
mendirikan pemerintahan yang lebih terpusat di Sevilla sebagai ibu kota mereka.
Mereka membawa semangat reformasi keagamaan dan memperkuat pertahanan
militer, sehingga mampu menahan laju Reconquista Kristen untuk sementara
waktu. Namun, pemerintahan Almoravid juga dikenal dengan kebijakan yang ketat
dan konservatif dalam bidang agama dan sosial, yang kadang menimbulkan
ketegangan dengan penduduk lokal Andalusia yang lebih liberal dan
cosmopolitan.®

Pada pertengahan abad ke-12, Dinasti Almohad menggantikan kekuasaan
mereka di Andalusia dan Afrika Utara. Almohad juga berasal dari Afrika Utara dan
membawa gerakan reformasi keagamaan yang lebih radikal. Mereka berhasil
menaklukkan kembali wilayah Andalusia yang sempat lepas dan memperkuat

21 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang
Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186

22 Rahma Dona & Salmi Wati, “Sistem Pendidikan Islam Di Andalusia Dan Kontribusinya Terhadap
Pendidikan Islam Masa Sekarang”, Jurnal Multidisiplin llmu Akademik, Vol.1, No.6 (Desember 2024): 382-396

23 Sudirman Dais, et al., “Peradaban Islam di Afrika Utara (Kerajaan Murabitu dan Muhabittun)”,
Socius: Jurnal Penelitian IImu-1lmu Sosial Volume, 1, Nomor 12, July (2024) 264-268

24 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang
Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186

2 Irwan Supriadin J., “Kontribusi Umayyah Andalusia Dalam Pengembangan IImu Pengetahuan”, Fi T
U A Jurnal Studi Islam, Vol. 1 No. 2 Juni (2020): 225-244

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 291



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

kekuasaan Islam. Di bawah Almohad, kota-kota seperti Cordoba dan Sevilla
kembali menjadi pusat kebudayaan dan ilmu pengetahuan Islam, dengan tokoh-
tokoh besar seperti filsuf Ibnu Rusyd yang lahir pada masa ini. Namun, kekuasaan
Almohad mulai melemah setelah kekalahan besar di Pertempuran Las Navas de
Tolosa pada 1212, yang menjadi titik balik bagi kemajuan kerajaan Kristen dalam
Reconquista.?®

Intervensi kedua dinasti ini menunjukkan upaya umat Islam di Spanyol
untuk mempertahankan eksistensi politik dan keagamaan mereka di tengah tekanan
internal dan eksternal. Meskipun sempat membawa stabilitas dan kemajuan
budaya, intervensi Almoravid dan Almohad tidak mampu menghentikan
kemunduran kekuasaan Islam secara keseluruhan di Spanyol, yang akhirnya
berakhir dengan jatuhnya kerajaan terakhir Islam, Granada, pada tahun 1492.

e. Kemunduran dan Jatuhnya Granada (1492)

Kemunduran dan jatuhnya Granada pada tahun 1492 menandai berakhirnya
kekuasaan politik Islam di Spanyol setelah berabad-abad mengalami dinamika dan
konflik internal serta tekanan eksternal yang berat. Granada merupakan kerajaan
Islam terakhir di Andalusia yang bertahan paling lama, namun pada akhirnya tidak
mampu mengatasi berbagai faktor yang menyebabkan keruntuhan politik Islam di
wilayah tersebut.

Salah satu faktor utama kemunduran politik Islam di Spanyol adalah konflik
internal yang berkepanjangan. Setelah periode Muluk al-Thawaif, wilayah
Andalusia terpecah menjadi banyak kerajaan kecil yang saling bersaing dan sering
berperang satu sama lain, melemahkan kekuatan militer dan politik umat Islam
secara keseluruhan. Perselisihan antar elite Muslim, perebutan kekuasaan, serta
ketidakmampuan penguasa Granada untuk mempersatukan kekuatan Muslim
menjadi faktor yang sangat merugikan. Sultan Muhammad XII (Boabdil) bahkan
mengalami konflik keluarga dan politik yang melemahkan posisi kerajaan.
lemahnya militer Granada dan ketergantungan pada bantuan dari luar, seperti dari
Afrika Utara, yang tidak memadai juga memperparah kondisi internal kerajaan.
Ketidakmampuan Granada untuk memperkuat pertahanan militernya membuat
kota-kota penting jatuh satu per satu ke tangan pasukan Kristen. 2’

Tekanan eksternal dari kerajaan Kristen di utara Spanyol, khususnya dari
Kastilia dan Aragon yang bersatu melalui pernikahan Ferdinand Il dan Isabella I,
menjadi faktor dominan dalam kejatuhan Granada. Perang Granada yang
berlangsung selama sepuluh tahun (1482-1492) merupakan puncak dari upaya
Reconquista, yakni penaklukan kembali wilayah Spanyol oleh pasukan Kristen.
Koalisi kerajaan Kristen ini melakukan kampanye militer yang terorganisir dan
didukung oleh teknologi militer yang lebih maju, termasuk penggunaan artileri
dalam pengepungan kota-kota Muslim. Perang Granada yang berlangsung selama
satu dekade (1482-1492) akhirnya berujung pada penyerahan Granada kepada
pasukan Kristen.

% Trwan Supriadin J., “Kontribusi Umayyah Andalusia Dalam Pengembangan IImu Pengetahuan”, Fi T
U A Jurnal Studi Islam, Vol. 1 No. 2 Juni (2020): 225-244

2l Muhammad Ilham, “Runtuhnya Kerajaan Islam Di Granada 1492”, Jurnal Pattingalloang, Vol 3
No.2 April-Juni (2016): 110-126

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 292



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

Setelah jatuhnya Granada, kebijakan intoleransi agama diterapkan,
termasuk pemaksaan konversi dan pengusiran umat Islam, yang mengakhiri masa
toleransi dan kerukunan antaragama yang pernah ada di Andalusia. Kejatuhan ini
menandai berakhirnya era kejayaan Islam di Spanyol dan menjadi titik balik sejarah
yang signifikan bagi wilayah tersebut.?®

2. Dinamika Intelektual Islam di Spanyol
a. Pusat-Pusat Intelektual

Pusat-pusat intelektual Islam di Spanyol, khususnya Cordoba, Toledo, dan
Granada, memainkan peranan penting dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan
peradaban Islam di Eropa pada masa kejayaan Andalusia.

Cordoba merupakan pusat kekuasaan dan intelektual utama selama masa
Kekhalifahan Umayyah di Andalusia. Kota ini dikenal sebagai pusat ilmu
pengetahuan, kebudayaan, dan ekonomi yang maju, dengan perpustakaan besar dan
banyak sarjana ternama seperti Ibnu Rushd (Averroes) dan Maimunides yang lahir
di sana. Masjid Agung Cdérdoba (Mezquita) menjadi simbol kejayaan Islam
sekaligus pusat pembelajaran agama dan ilmu pengetahuan.?®

Toledo dikenal sebagai pusat penerjemahan ilmu pengetahuan dari bahasa
Arab ke Latin setelah penaklukan Kristen pada abad ke-13. Kota ini menjadi
jembatan penting dalam penyebaran ilmu pengetahuan Islam ke Eropa Barat,
terutama dalam bidang matematika, astronomi, dan kedokteran. Raja Alfonso X
mendukung kegiatan penerjemahan dan pengembangan ilmu pengetahuan di
Toledo, menjadikannya pusat intelektual yang vital.%

Granada sebagai kerajaan Islam terakhir di Spanyol, juga menjadi pusat
intelektual dan budaya yang penting. Dengan berdirinya madrasah dan universitas,
Granada melahirkan tokoh-tokoh besar seperti Ibnu Al-Khatib dan Ibnu Khaldun
yang berkontribusi dalam bidang sejarah dan filsafat. Istana Alhambra di Granada
tidak hanya simbol kemegahan arsitektur, tetapi juga pusat pembelajaran dan
pengembangan ilmu pengetahuan hingga jatuhnya Granada pada 1492.3

b. Tokoh-Tokoh Intelektual dan Bidang limu Pengetahuan

Sejarah yang melibatkan lebih dari tujuh abad, kekuasaan Islam di Spanyol
mencapai puncak kejayaan yang menghasilkan prestasi luar biasa. Pengaruhnya
tidak hanya memengaruhi Eropa tetapi juga membawa dampak pada kemajuan
global yang lebih kompleks. Salah satu aspek yang mencolok dari kemajuan
tersebut adalah kemajuan intelektual yang menjadikan Spanyol sebagai pusat
kegiatan ilmiah yang subur.

Tokoh-tokoh intelektual memainkan peran sentral dalam dinamika
intelektual Islam di Spanyol, khususnya dalam konteks masyarakat multikultural
Al-Andalus. Mereka berkontribusi besar dalam bidang filsafat, ilmu kedokteran,
hukum, dan teologi, serta menjadi simbol toleransi dan pertukaran ilmu
antaragama.

28 Aulia Rahmah Puteri, et al., “Studi Tentang Kebudayaan Islam pada Masa Bani Umayyah II di
Andalusia”, Indonesian Research Journal on Education, Volume 5 Nomor 1 Tahun (2025): 2461 — 2407

2 Yazida Ichsan, “Kontribusi Peradaban Andalusia terhadap Barat dan Kontekstualisasi Bagi
Pendidikan Islam Masa Kini”, At-Tagaddum, Vol. 12 No. 2 (2020): 113-134

% Rahma Dona & Salmi Wati, “Sistem Pendidikan Islam Di Andalusia Dan Kontribusinya Terhadap
Pendidikan Islam Masa Sekarang”, Jurnal Multidisiplin llmu Akademik, Vol.1, No.6 (Desember 2024): 382-396

31 Uswatun Hasanah, et al., “Sistem Pendidikan Daulah Umayyah Andalusia dan Implikasinya terhadap
Pendidikan Islam Masa Kini”, Alhamra Jurnal Studi Islam, Volume 5, No. 1, Februari, (2024): 55-70

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 293



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

1) Para Filsuf Pencerah
Ibn Bajjah (Avempace): Sang polymath dari Saragossa yang menguasai 12
bidang ilmu, karyanya menjadi pondasi pemikiran etika dan eskatologi Islam.
Ibn Thufail: Penulis masterpiece filosofis "Hayy ibn Yaqgzan", novel filsafat
tentang manusia alamiah yang menginspirasi Robinson Crusoe.
Ibn Rusyd (Averroes): Mahaguru pemikiran dari Cordova yang menghidupkan
kembali Aristoteles, komentarnya menjadi bacaan wajib universitas Eropa
abad pertengahan.

2) Sufi dan Pemikir Spiritual
Ibn Arabi: Sang "Syekh Akbar" penggagas Wahdatul Wujud, teorinya
memengaruhi mistisisme Kristen dan Yahudi. Karya monumentalnya "Futuhat
al-Makkiyah" menjadi rujukan utama tasawuf dunia.

3) llmuwan Multidisiplin
Abbas Ibn Firnas: Visioner penerbangan pertama dalam sejarah yang
bereksperimen dengan sayap buatan di abad ke-9.
Al-Zarqgali (Arzachel): Astronom jenius pencipta astrolabe dan tabel Toledo
yang merevolusi navigasi Eropa.
Ahmad bin Ibas & Ummi al-Hasan: Dokter-dokter perempuan yang
mengembangkan farmakologi modern di rumah sakit Cordova.

4) Sejarawan dan Geografer
Ibn Khaldun: Bapak sosiologi modern penulis "Mugaddimah” yang
merumuskan teori siklus peradaban.
Al-Idrisi: Kartografer legendaris yang membuat peta dunia terlengkap abad
ke-12 untuk Raja Roger Il di Sicilia.
Ibn Jubair: Penjelajah ulung yang mencatat perjalanannya dari Granada
sampail Samudera Pasai.

5) Maestro Seni dan Budaya
Ziryab: Polymath Persia yang merevolusi musik Andalusia, penemu konsep
tiga macam senar pada lute (pendahulu gitar).
Ibn Hazm: Sastrawan brilian penulis "Tawq al-Hamamah" (Kalung Merpati),
magnum opus sastra cinta abad pertengahan.

6) Ahli Hukum dan Tafsir
Al-Qurtubi: Mufassir agung penulis tafsir 20 jilid yang menjadi rujukan utama
studi Al-Quran.
Ibnu Hazm: Pakar hukum Mazhab Zhahiri yang karyanya memengaruhi
perkembangan figh komparatif.

Para tokoh ini tidak hanya menjadi mercusuar peradaban Islam Spanyol,
tetapi juga jembatan pengetahuan yang menghubungkan warisan Yunani kuno
dengan kebangkitan Eropa modern. Dari laboratorium Abbas Ibn Firnas di
Cordova hingga observatorium Al-Zargali di Toledo, mereka meletakkan dasar-
dasar sains modern sambil menciptakan sintesis unik antara rasionalitas filsafat dan
kedalaman spiritualitas.?

c. Pengaruh Terhadap Eropa

Salah satu pengaruh terbesar dinamika intelektual Islam di Spanyol

terhadap Eropa adalah proses penerjemahan karya-karya ilmuwan Muslim dari

32 Muhammad Basri, et al., “Kemajuan Peradabaan Islam Di Spanyol”, Mushaf Journal : Jurnal limu
Al Quran dan Hadis, Vol. 3 No. 3 Desember (2023): 501-511

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 294



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

bahasa Arab ke bahasa Latin, terutama di kota Toledo setelah penaklukan Kristen
pada 1085. Toledo menjadi pusat penerjemahan terbesar di Eropa abad
pertengahan, di mana para sarjana Eropa menerjemahkan karya-karya penting
dalam bidang matematika, astronomi, kedokteran, filsafat, dan ilmu alam. Tokoh-
tokoh seperti Gerard dari Cremona menerjemahkan karya Al-Khawarizmi tentang
aljabar, Al-Zahrawi dalam bidang bedah, Ibn Sina (Avicenna) dalam kedokteran,
dan Ibn Rushd (Averroes) dalam filsafat.>?

Kegiatan penerjemahan ini membawa metode ilmiah dan konsep-konsep
baru yang menjadi fondasi bagi kebangkitan ilmu pengetahuan di Eropa Barat,
yang dikenal sebagai Renaisans. IImu pengetahuan Islam yang masuk ke Eropa
melalui Andalusia membantu mengubah paradigma pemikiran Eropa, memicu
perkembangan universitas dan studi ilmiah yang akhirnya melahirkan era
modernitas.

Dengan demikian, Andalusia menjadi jembatan intelektual yang menghubungkan
dunia Islam dan Eropa, di mana ilmu pengetahuan dan budaya Islam berperan
penting dalam membentuk peradaban Barat modern.3*
3. Dinamika Kemasyarakatan Islam di Spanyol
a. Struktur Sosial

Struktur sosial masyarakat Islam di Spanyol (Al-Andalus) pada masa
kejayaannya mencerminkan keragaman dan dinamika kehidupan sosial yang
multikultural, terdiri dari umat Islam, Yahudi, dan Kristen yang hidup
berdampingan dalam masyarakat yang relatif toleran dan terorganisir secara
hierarkis.

Umat Islam di Andalusia terdiri dari berbagai kelompok etnis, termasuk
orang Arab asli, Berber dari Afrika Utara, serta kelompok Muwallad (keturunan
campuran Arab dan penduduk lokal yang memeluk Islam). Mereka menempati
posisi sosial dan politik yang dominan, terutama dalam pemerintahan, militer, serta
pengelolaan kota dan pertanian. Dalam struktur sosial Islam, orang Arab berada di
posisi tertinggi, diikuti oleh Muwallad dan Berber, meskipun dalam praktik sosial
terjadi interaksi dan perpaduan budaya yang signifikan. Kelompok ini juga terlibat
aktif dalam pengembangan ilmu pengetahuan, seni, dan perdagangan.

Komunitas Yahudi di Al-Andalus memiliki posisi yang cukup terhormat
dan mendapat perlindungan di bawah pemerintahan Islam selama masa damai.
Mereka diberi kebebasan menjalankan ibadah dan mengelola urusan internalnya,
serta berkontribusi besar dalam bidang perdagangan, ilmu pengetahuan, dan
administrasi. Kehidupan Yahudi di Andalusia dikenal sebagai masa keemasan, di
mana tokoh-tokoh seperti Maimonides muncul sebagai cendekiawan penting.

Komunitas Kristen yang dikenal sebagai Mozarabs (Kristen yang tinggal di
wilayah Islam dan mengadopsi banyak aspek budaya Arab) juga hidup dalam
masyarakat yang multikultural ini. Mereka diizinkan untuk mempertahankan
agama dan tradisi mereka selama membayar pajak khusus (jizyah). Hubungan
antara umat Islam, Yahudi, dan Kristen umumnya damai dan ditandai oleh

3 Ahmad Faidi, “Kekuasan Politik Islam Di Andalusia : Pintu Gerbang Menuju Renaisance Eropa”,
AL-IJTIMA’I - International Journal of Government and Social Science, Vol. 6, No. 2, April (2021): 127-138
3 Ahmad Faidi, “Kekuasan Politik Islam Di Andalusia : Pintu Gerbang Menuju Renaisance Eropa”,
AL-IJTIMA’I - International Journal of Government and Social Science, Vol. 6, No. 2, April (2021): 127-138

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 295



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

toleransi, meskipun ketegangan dan konflik sesekali muncul akibat perbedaan
agama dan kepentingan politik. %

Struktur sosial Al-Andalus merupakan contoh masyarakat multikultural
yang kompleks dengan interaksi antaragama dan etnis yang dinamis. Keberagaman
ini menjadi salah satu faktor yang mendukung kemajuan peradaban Islam di
Spanyol, baik dalam bidang ilmu pengetahuan, seni, maupun tata kelola
pemerintahan.®
Hubungan Antaragama

Periode koeksistensi atau convivencia di Spanyol Islam (Al-Andalus)
menggambarkan masa ketika umat Islam, Yahudi, dan Kristen hidup
berdampingan secara relatif damai dan produktif. Ketiga komunitas ini tidak hanya
bertoleransi satu sama lain, tetapi juga menjalin kerjasama dalam bidang sosial,
ekonomi, dan intelektual. Misalnya, komunitas Yahudi dan Kristen turut serta
dalam pemerintahan dan perdagangan di bawah kekuasaan Islam, sementara
pertukaran ilmu pengetahuan terjadi secara intensif, seperti kegiatan penerjemahan
karya-karya Arab ke bahasa Latin di Toledo yang dilakukan oleh tokoh seperti John
of Seville.

Convivencia bukanlah tanpa ketegangan. Konflik muncul terutama pada
masa Reconquista, ketika kerajaan Kristen berupaya merebut kembali wilayah
yang dikuasai Muslim. Ketegangan ini juga dipicu oleh perbedaan agama dan
kepentingan politik, serta perubahan kebijakan penguasa yang kadang lebih
represif terhadap kelompok non-Muslim. Meski begitu, sejarah mencatat bahwa
selama masa pemerintahan Khalifah Abd al-Rahman 111, hubungan antara Muslim
dan Yahudi mencapai puncak toleransi dan kerjasama, dengan tokoh Yahudi
seperti Hasdai ben Shaprut menjadi pejabat tinggi pemerintahan.

Secara keseluruhan, periode convivencia di Al-Andalus merupakan contoh
koeksistensi yang kompleks dan dinamis, di mana toleransi dan kerjasama berjalan
berdampingan dengan ketegangan dan konflik yang muncul akibat perbedaan
agama dan perubahan politik. Periode ini menjadi inspirasi penting dalam
memahami hubungan antaragama dan pluralisme di masa kini.%’

Perubahan Sosial

Perubahan sosial di Spanyol Islam (Al-Andalus) sangat dipengaruhi oleh
dinamika politik yang berlangsung selama beberapa abad. Pada masa kejayaan
Dinasti Umayyah, terutama di bawah pemerintahan Khalifah Abd al-Rahman 111
(912-961 M), politik yang stabil dan pemerintahan yang kuat menciptakan kondisi
sosial yang makmur dan terorganisir. Kebijakan toleransi beragama
memungkinkan umat Islam, Kristen Mozarab, dan Yahudi hidup berdampingan
dalam masyarakat yang multikultural dan relatif harmonis. Namun, setelah
kejatuhan Kekhalifahan Cérdoba dan pecahnya wilayah menjadi kerajaan-kerajaan

% Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang

Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186

% Arfah, “Kontribusi Kerajaan Islam Andalusia Terhadap Perkembangan Bangsa Eropa Pada Abad

Pertengahan”, Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik, Volume 3, Nomor 2, Desember (2024):

128-137

87 Gumilar Irfanullah, “Hubungan Harmonis antara Muslim dan Yahudi sejak Masa Kenabian sampai

Masa Umayyah di Al-Andalus”, Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies, Vol. 1, No. 1,
Januari (2017): 63-78

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 296



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

kecil (taifas), ketegangan politik dan sosial meningkat, memengaruhi hubungan
antar kelompok masyarakat dan struktur sosial secara signifikan.

Dampak politik terhadap kehidupan sosial terlihat dalam pembentukan
stratifikasi sosial berdasarkan etnis dan agama. Orang Arab dan keturunannya
menduduki posisi elit politik dan sosial, sementara kelompok Berber dari Afrika
Utara dan penduduk asli Iberia (Muwallad) memiliki posisi sosial yang beragam.
Komunitas non-Muslim, seperti Yahudi dan Kristen, hidup sebagai dhimmi dengan
hak terbatas, tetapi tetap memainkan peran penting dalam perdagangan,
administrasi, dan intelektual. Konflik internal antara Arab dan Berber serta tekanan
dari kerajaan Kristen di utara menambah kompleksitas dinamika social.

Akulturasi budaya Arab, Berber, dan Iberia menjadi ciri khas masyarakat
Al-Andalus. Budaya Arab membawa bahasa, agama, sistem hukum, seni, dan
arsitektur yang kemudian berasimilasi dengan tradisi lokal Iberia dan pengaruh
Berber. Bahasa Arab Andalusia berkembang sebagai bahasa sehari-hari yang
menggabungkan unsur-unsur bahasa Latin dan lokal Iberia. Perpaduan gaya
arsitektur Arab dan lokal terlihat pada bangunan monumental seperti Masjid
Cordoba dan Istana Alhambra di Granada. Tradisi kuliner, musik, adat istiadat,
serta sistem hukum dan pendidikan juga mencerminkan perpaduan budaya yang
kaya dan interaksi intens antar kelompok etnis dan agama. %

Perubahan sosial ini menciptakan masyarakat multikultural yang dinamis
dan menjadi faktor utama kemajuan ilmu pengetahuan, seni, dan perdagangan di
Andalusia. Namun, ketegangan sosial-politik yang meningkat, terutama pada masa
pecahnya kekuasaan dan tekanan dari kerajaan Kristen, akhirnya menyebabkan
kemunduran politik Islam dan perubahan sosial signifikan hingga jatuhnya
Granada pada 1492.%

KESIMPULAN

Islam di Spanyol (Al-Andalus) menunjukkan dinamika politik yang kompleks dan
berlapis selama hampir tujuh abad. Dimulai dari penaklukan wilayah Iberia pada tahun 711
M oleh pasukan Muslim, kekuasaan Islam berkembang pesat terutama di bawah Dinasti
Umayyah yang didirikan oleh Abd al-Rahman I (al-Dakhil) pada 755 M. Dinasti Umayyah
di Andalusia berhasil membangun pemerintahan yang kuat dan stabil, terutama pada masa
Khalifah Abd al-Rahman I11 (912-961 M), yang menjadikan Cordoba sebagai pusat politik,
budaya, dan ilmu pengetahuan. Namun, setelah masa kejayaan ini, fragmentasi politik
terjadi dengan munculnya kerajaan-kerajaan kecil (taifas), yang melemahkan kekuatan
Islam dan membuka jalan bagi Reconquista oleh kerajaan Kristen, hingga runtuhnya
kekuasaan Islam di Granada pada 1492.
Perkembangan intelektual Islam di Spanyol menjadi fondasi penting bagi kebangkitan ilmu
pengetahuan di Eropa. Pusat-pusat pembelajaran di Cordoba, Toledo, dan Granada tidak
hanya melahirkan tokoh-tokoh besar seperti Ibn Rushd dan Al-Zahrawi, tetapi juga menjadi
tempat penerjemahan karya-karya ilmuwan Muslim ke dalam bahasa Latin. Proses translasi
ini membuka jalan bagi Renaisans Eropa dengan memperkenalkan ilmu matematika,
kedokteran, filsafat, dan astronomi yang maju ke dunia Barat.

3 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang
Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186

% Arip Septialona, “Perkembangan Islam Di Andalusia Pada Masa Abdurrahman Iii (An-Nashir
Liddinillah, 912-961 M)”, Tamaddun, Vol. 4 Edisi 1 Januari — Juni (2016): 47-72

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 297



Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

Masyarakat Islam di Spanyol mencerminkan eksperimen sosial multikultural yang
penuh dinamika. Umat Islam, Yahudi, dan Kristen hidup berdampingan dalam sistem sosial
yang kompleks, dengan adanya toleransi dan kerjasama dalam bidang sosial, ekonomi, dan
intelektual, yang dikenal dengan istilah convivencia. Namun, koeksistensi ini juga diwarnai
ketegangan dan konflik, terutama akibat perbedaan agama, kepentingan politik, dan
tekanan dari kerajaan Kristen selama masa Reconquista. Akulturasi budaya antara Arab,
Berber, dan penduduk asli Iberia membentuk identitas sosial dan budaya Andalusia yang
unik, terlihat dalam bahasa, arsitektur, seni, dan tradisi masyarakat.

Secara keseluruhan, sejarah Islam di Spanyol merupakan contoh penting bagaimana
kekuatan politik, kemajuan intelektual, dan interaksi sosial-budaya yang kompleks dapat
membentuk peradaban yang berpengaruh luas, sekaligus menunjukkan tantangan dan
perubahan yang terjadi akibat dinamika internal dan eksternal.

DAFTAR PUSTAKA

1. Afriadi, F. (2024). Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap Kebangkitan
IiImu Pengetahuan di Eropa. 2, 129-138.

2. Aniroh, Fathurohim, & Sangadah, U. (2022). Peradaban Islam di Spanyol dan
Kontribusinya Terhadap Renaissance di Eropa. Jurnal Studi Islam Dan Budaya, 02(01), 58—
69.

3. Aziz, A., & Zakir, S. (2022). Indonesian Research Journal on Education : Jurnal Ilmu
Pendidikan. 2(3), 1030-1037.

4. Basri, M., Ditya, A., & Sirait, A. (2023). Kemajuan Peradaban Islam di Spanyol. Mushaf
Jurnal : Jurnal Ilmu AI-Quran Dan Hadist, 3(3), 501-511.

Dais, S., & Sulaiman, U. (2024). Sosial Peradaban Islam di Afrika Utara (Kerajaan Murabitu
dan  Muhabittun). Jurnal  Penelitian  llmu-limu  Sosial, 1(12), 264-268.
https://doi.org/10.5281/zen0do.12681742

5. Faidi, A. (2021). Kekuasaan Politik Islam Di Andalusia: Pintu Gerbang Menuju Renaisance
Eropa. Al-ljtima’i: International Journal of Government and Social Science, 6(2), 127-138.
https://doi.org/10.22373/jai.v6i2.834

6. Hasanah, U., Zulmugim, Kosim, M., & Shiddiqgi, M. H. A. (2024). Sistem Pendidikan
Daulah Umayyah Andalusia dan Implikasinya terhadap Pendidikan Islam Masa Kini.
Alhamra: Jurnal Studi Islam, 5(1), 55-70.

7. Ichsan, Y. (2020). Kontribusi Peradaban Andalusia terhadap Barat dan Kontekstualisasi
Bagi  Pendidikan Islam  Masa  Kini.  At-Tagaddum, 12(2), 113-134.
https://doi.org/10.21580/at.v12i2.6257

8. llham, M. (2016). Runtuhnya Kerajaan Islam Di Granada 1492. Pattingalloang, 3(2), 110-
126.

9. Irfanullah, G. (2017). Hubungan Harmonis antara Muslim dan Yahudi sejak Masa Kenabian
sampai Masa Umayyah di Al-Andalus. Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary
Islamic Studies, 1(1), 63—-80. https://doi.org/10.21009/hayula.001.1.04

10. Islam, U., Banda, N. A., Eropa, B., Pertengahan, A., & Pertengahan, S. A. (2024).

Kontribusi Kerajaan Islam Andalusia Terhadap Perkembangan Bangsa Eropa Pada Abad

Pertengahan. 3(2), 128-137.

11. Janatun  Naim, S. (2015). Sejarah  Masuknya Islam di  Malaysia.

Wartasejarah.Blogspot.Com, 3, 45-47. https://wartasejarah.blogspot.com/2015/12/sejarah-

masuknya-islam-di-malaysia.html

12. Kurniati, K., & Hafsan, H. (2020). Journal of Islam and Science. Universitas, 7(2), 79-87.

https://www.academia.edu/download/68388632/10449.pdf

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 298



13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Itmamul Fahmi et al. Islam Spanyol: Konstruksi Politik ....

Maghfirah, M., & Syahrial, R. M. (2024). Dari Pengungsian Ke Kejayaan : Diskursus
Dinasti Umayyah Ii Dan Dampak Transformasinya Di Andalusia Pada Abad Pertengahan
Kebijakan-kebijakan. 03(02), 131-146. https://doi.org/10.38073/batuthah.v3i2.1611
Ritonga, M. A., & Hamzah, J. S. P. (2021). Strategi Tharig bin Ziyad Menaklukkan
Andalusia  711-714 M. Journal of Islamic  History, 1(2), 138-169.
https://doi.org/10.53088/jih.v1i2.102

Septialona, A. (2016). Perkembangan Islam Di Andalusia Pada Masa Abdurrahman 111 (an-
Nashir Liddinillah, 912-961 M). Tamaddun, 4(2), 47-72.
https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/s eikat/article/view/335

Supriadin J, 1. (2020). Kontribusi Umayyah Andalusia. F i T U A : Jurnal Studi Islam, 1(2),
225-244. http://ejournal.stitbima.ac.id/index.php/fitua 225

Susanti, E. (2025). Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik
Kontemporer. 7(2).

Syabila, M., & Khair, M. (2022). Sistem Pendidikan Islam Di Andalusia Dan Kontribusinya
Terhadap Peradaban Islam Dan Kemajuan Eropa. Ekasakti Jurnal Penelitian &
Pengabdian, 3(2), 1-7.

Yani, A. (2023). Kontribusi Peradaban Islam terhadap Peradaban Eropa. CARITA: Jurnal
Sejarah Dan Budaya, 1(2), 177-190.

Zulfan, Z. (2024). Munculnya Muluk At Thawaif dan Runtuhnya Islamdi Spanyol. Fathir:
Jurnal Studi Islam, 1(2), 137-148.

Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7 | 299



