
 

Journal Transformation of Mandalika 

https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm 

Vol. 6 No. 7 (2025) 

e-ISSN: 2745-5882, p-ISSN: 2962-2956  

hh. 286-299   

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 286 

 

Islam Spanyol: Konstruksi Politik, Kebangkitan Intelektual, Dan 

Tantangan Kemasyarakatan Dalam Perspektif Historis-Kritis 

 
*1Itmamul Fahmi, 2Kholid Mawardi 

1,2UIN prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto 

*Coresponding Autor: 244120600009@mhs.uinsaizu.ac.id 

Email:kholidmawardi@uinsaizu.ac.id 
 

Abstrak 

Makalah ini membahas secara komprehensif dinamika sejarah Islam di Spanyol (Al-Andalus) dari tahun 711 

hingga 1492 M dengan pendekatan historis-kritis, khususnya dalam tiga aspek utama: politik, intelektual, dan 

sosial kemasyarakatan. Secara politik, kekuasaan Islam di Andalusia menunjukkan pola transformasi yang 

kompleks, dimulai dari penaklukan oleh Thariq bin Ziyad, pendirian Emirat dan Kekhalifahan Córdoba, masa 

fragmentasi Muluk al-Thawa’if, hingga intervensi Dinasti Almoravid dan Almohad. Di ranah intelektual, 

Andalusia menjadi pusat perkembangan ilmu pengetahuan yang memainkan peran vital dalam proses transfer 

ilmu dari dunia Islam ke Eropa melalui penerjemahan karya-karya ilmuwan Muslim ke dalam bahasa Latin. 

Tokoh-tokoh seperti Ibn Rushd, Al-Zahrawi, dan Ibnu Khaldun memberi kontribusi besar dalam bidang filsafat, 

kedokteran, dan ilmu sosial. Aspek sosial ditandai oleh praktik convivencia, yaitu koeksistensi antara Muslim, 

Yahudi, dan Kristen dalam masyarakat multikultural yang relatif harmonis, meskipun tidak lepas dari ketegangan. 

Studi ini menyimpulkan bahwa peradaban Islam di Andalusia bukan hanya tonggak penting dalam sejarah Islam 

dan Eropa, tetapi juga warisan peradaban yang menekankan toleransi, pluralisme, dan kolaborasi intelektual yang 

relevan hingga saat ini. 

Kata Kunci: Andalusia, sejarah Islam, ilmu pengetahuan, convivencia, pluralisme 

 

Abstract 

This paper provides a comprehensive analysis of the historical dynamics of Islam in Spain (Al-Andalus) from 711 

to 1492 CE through a historical-critical approach, focusing on three core dimensions: political transformation, 

intellectual progress, and socio-cultural interaction. Politically, Islamic rule in Andalusia underwent significant 

transitions from the initial conquest by Thariq ibn Ziyad, the establishment of the Emirate and Caliphate of 

Córdoba, the fragmentation during the Muluk al-Thawa’if era, to the interventions of the Almoravid and Almohad 

dynasties. Intellectually, Al-Andalus became a vibrant center of knowledge that facilitated the transmission of 

scientific thought from the Islamic world to Europe, largely through the translation of Arabic texts into Latin. 

Renowned figures such as Ibn Rushd, Al-Zahrawi, and Ibn Khaldun made monumental contributions to 

philosophy, medicine, and social sciences. Socially, the convivencia model enabled Muslims, Jews, and Christians 

to coexist in a relatively harmonious multicultural society, despite occasional tensions. This study argues that the 

Islamic civilization in Andalusia not only served as a cornerstone in Islamic and European history but also left a 

legacy of tolerance, pluralism, and intellectual collaboration that remains deeply relevant in the modern world. 

Keywords: Al-Andalus, Islamic history, knowledge transmission, convivencia, pluralism 

 

How to Cite: Itmamul Fahmi, & Kholid Mawardi. (2025). Islam Spanyol: Konstruksi Politik, Kebangkitan 

Intelektual, Dan Tantangan Kemasyarakatan Dalam Perspektif Historis-Kritis. Journal Transformation of 

Mandalika,doi https://doi.org/10.36312/jtm.v6i6.5089 

 

PENDAHULUAN 
Periode kekuasaan Islam di Spanyol, yang dikenal sebagai Andalusia, merupakan salah 

satu babak paling penting dalam sejarah peradaban Islam dan Eropa. Sejak penaklukan 

  https://doi.org/10.36312/jtm.v6i6.5089 
Copyright© 2025, Author (s) 

This is an open-access article under the CC-BY-SA 

License. 

      

https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm
https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm/issue/view/178
mailto:244120600009@mhs.uinsaizu.ac.id
mailto:kholidmawardi@uinsaizu.ac.id
https://doi.org/10.36312/jtm.v6i6.5089
https://doi.org/10.36312/jtm.v6i6.5089
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 287 

 

Andalusia oleh umat Islam pada tahun 711 M di bawah kepemimpinan Thariq bin Ziyad, 

wilayah ini berkembang menjadi pusat intelektual, kebudayaan, dan kemajuan teknologi yang 

luar biasa, bahkan menjadi jembatan utama transfer ilmu pengetahuan dari dunia Islam ke 

Eropa.1 

Selama lebih dari tujuh abad, Andalusia menjadi pusat kemajuan di berbagai bidang 

seperti filsafat, kedokteran, matematika, astronomi, seni, dan sastra. Kota-kota seperti 

Córdoba, Toledo, dan Granada menjadi simbol kejayaan peradaban Islam, dengan 

perpustakaan besar dan lembaga pendidikan yang menarik para ilmuwan dari berbagai 

belahan dunia. Tokoh-tokoh seperti Ibn Rushd (Averroes), Al-Zahrawi, dan Al-Battani 

memberikan kontribusi besar yang diakui luas oleh dunia Barat.2 

Salah satu peran terpenting Andalusia adalah sebagai jembatan transfer ilmu 

pengetahuan dari dunia Islam ke Eropa Barat. Melalui proses penerjemahan karya-karya 

klasik Yunani, Romawi, dan India ke dalam bahasa Arab, lalu ke Latin dan Ibrani, Andalusia 

menjadi pusat pertukaran intelektual yang vital. Proses ini tidak hanya memperkenalkan 

ilmu pengetahuan baru, tetapi juga membentuk cara berpikir rasional dan sistematis yang 

menjadi fondasi bagi kebangkitan intelektual Eropa, terutama pada masa Renaisans.3 

Kemajuan yang dicapai di Andalusia menjadi inspirasi dan model bagi negara-

negara Eropa yang saat itu masih tertinggal dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Banyak sejarawan sepakat bahwa kemajuan Eropa, terutama pada masa Renaisans, tidak 

dapat dilepaskan dari pengaruh peradaban Islam di Andalusia. Para pelajar Eropa datang ke 

Andalusia untuk belajar langsung, dan karya-karya ilmuwan Muslim menjadi referensi 

utama di universitas-universitas Eropa.4 

Bagi dunia Islam, kejayaan Andalusia menandai puncak ekspansi dan pengaruh 

Islam di Eropa Barat. Kekuasaan Islam di Andalusia menunjukkan kemampuan umat Islam 

dalam membangun masyarakat multikultural yang maju, di mana Muslim, Kristen, dan 

Yahudi dapat hidup berdampingan dan saling bertukar ilmu pengetahuan. Namun, setelah 

tujuh setengah abad, kekuasaan Islam di Spanyol akhirnya runtuh akibat serangan dan 

ekspansi kekuatan Kristen, menandai akhir dari era emas tersebut.5 

Kontribusi Islam terhadap peradaban Eropa merupakan salah satu babak penting 

dalam sejarah dunia, khususnya dalam bidang politik, intelektual, dan sosial. Sejak abad ke-

8, masuknya peradaban Islam ke Eropa melalui berbagai jalur seperti Spanyol (Andalusia), 

Sisilia, Perang Salib, dan pertukaran perdagangan telah membawa pengaruh yang luas dan 

mendalam bagi masyarakat Eropa. Selama lebih dari tujuh abad, wilayah Spanyol di bawah 

kekuasaan Islam menjadi pusat penyerapan dan pengembangan ilmu pengetahuan, sistem 

politik, serta nilai-nilai sosial yang terbuka dan inklusif.6 
 

1 Febrian Afriadi & Hoktaviandri, “Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap 

Kebangkitan Ilmu Pengetahuan di Eropa”, QOSIM : Jurnal Pendidikan, Sosial & Humaniora, Volume 2 Nomor 

2, (2024): 129-138 
2 Ahmad Faidi, “Kekuasan Politik Islam Di Andalusia : Pintu Gerbang Menuju Renaisance Eropa”, AL-

IJTIMA`I - International Journal of Government and Social Science, Vol. 6, No. 2, April (2021): 127-138 
3 Febrian Afriadi & Hoktaviandri, “Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap 

Kebangkitan Ilmu Pengetahuan di Eropa”, QOSIM : Jurnal Pendidikan, Sosial & Humaniora, Volume 2 Nomor 

2, (2024): 129-138 
4 Arfah, “Kontribusi Kerajaan Islam Andalusia Terhadap Perkembangan Bangsa Eropa Pada Abad 

Pertengahan”, Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik, Vol 3 No 2 (2024): 128-137 
5 Febrian Afriadi & Hoktaviandri, “Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap 

Kebangkitan Ilmu Pengetahuan di Eropa”, QOSIM : Jurnal Pendidikan, Sosial & Humaniora, Volume 2 Nomor 

2, (2024): 129-138 
6 Ahmad Yani, “Kontribusi Peradaban Islam terhadap Peradaban Eropa”, CARITA: Jurnal Sejarah dan 

Budaya, (2022): 177-190 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 288 

 

kehadiran Islam dalam bidang politik, tidak hanya memperkenalkan sistem 

pemerintahan yang berlandaskan prinsip keadilan dan solidaritas, tetapi juga mendorong 

partisipasi aktif komunitas Muslim dalam perpolitikan Eropa modern, khususnya dalam 

memperjuangkan hak-hak minoritas dan membangun tradisi demokrasi yang inklusif. Nilai-

nilai politik Islam, seperti keadilan, musyawarah, dan perlindungan hak-hak masyarakat, 

turut membentuk praktik pemerintahan dan struktur sosial di beberapa negara Eropa.7 

Pengaruh intelektual Islam sangat nyata melalui transfer ilmu pengetahuan dari 

dunia Islam ke Eropa. Karya-karya ilmuwan Muslim dalam bidang filsafat, hukum, 

kedokteran, dan ilmu sosial diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan menjadi rujukan 

utama di universitas-universitas Eropa. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Rusyd (Averroes) dan 

Ibnu Khaldun memberikan kontribusi besar terhadap perkembangan pemikiran rasional, 

metode ilmiah, serta teori-teori sosial yang menjadi fondasi bagi kemajuan ilmu 

pengetahuan modern di Barat.8 

Secara sosial, masyarakat Islam di Eropa memperkenalkan model kehidupan 

multikultural yang harmonis, di mana toleransi, keterbukaan, dan penghargaan terhadap 

perbedaan menjadi nilai utama. Interaksi antara komunitas Muslim, Kristen, dan Yahudi di 

Andalusia, misalnya, menciptakan lingkungan sosial yang kondusif bagi pertumbuhan ilmu 

pengetahuan dan kemajuan peradaban. Hingga kini, kontribusi Islam dalam bidang sosial 

tetap terlihat melalui partisipasi aktif komunitas Muslim dalam membangun solidaritas, 

memperjuangkan keadilan sosial, dan memperkuat nilai-nilai pluralisme di tengah 

masyarakat Eropa yang semakin beragam.9 

Periode Islam di Andalusia (711-1492 M) merupakan salah satu masa yang penuh 

dinamika perubahan sosial, politik, dan budaya yang sangat berpengaruh tidak hanya bagi 

dunia Islam, tetapi juga bagi peradaban Eropa secara keseluruhan. Mengkaji dinamika 

perubahan yang terjadi selama periode ini menjadi sangat relevan karena proses interaksi 

yang intens antara umat Islam sebagai penguasa dan penduduk lokal yang beragam agama 

dan budaya menghasilkan transformasi yang kompleks dan berkelanjutan.10 

Selama masa kekuasaan Islam, Andalusia mengalami tiga fase utama yang 

mencerminkan perubahan mendalam dalam aspek religius, linguistik, sosial, dan politik. 

Pada fase awal, Islam dan bahasa Arab mulai menyebar secara damai dengan interaksi yang 

intens tanpa pemaksaan, membentuk fondasi bagi perubahan budaya dan sosial yang 

signifikan. Periode kematangan dan keemasan kebudayaan Islam di Andalusia menandai 

dominasi budaya Islam-Arab yang unik dan berbeda dari wilayah Islam lainnya, sekaligus 

menjadi pusat ilmu pengetahuan dan seni yang menginspirasi Eropa. Namun, periode 

kemunduran yang diwarnai oleh konflik internal umat Islam dan tekanan dari gerakan 

Reconquista Kristen menunjukkan bahwa perubahan juga membawa tantangan besar yang 

mempengaruhi struktur politik dan sosial di wilayah tersebut.11 

Relevansi kajian ini terletak pada pemahaman bagaimana perubahan yang terjadi 

selama periode Islam di Andalusia tidak hanya bersifat politis dan militer, tetapi lebih dalam 

 
7 Endang Susanti & Aris Munandar, “Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik 

Kontemporer”, Politea : Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. 7, No. 2 Tahun (2024): 359-383 
8 Ahmad Yani, “Kontribusi Peradaban Islam terhadap Peradaban Eropa”, CARITA: Jurnal Sejarah dan 

Budaya, (2022): 177-190 
9 Endang Susanti & Aris Munandar, “Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik 

Kontemporer”, Politea : Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. 7, No. 2 Tahun (2024): 359-383 
10 Ahmad Faidi, “Kekuasan Politik Islam Di Andalusia : Pintu Gerbang Menuju Renaisance Eropa”, 

AL-IJTIMA`I - International Journal of Government and Social Science, Vol. 6, No. 2, April (2021): 127-138 
11 Aniroh, et al., “Peradaban Islam Di Spanyol Dan Kontribusinya Terhadap Renaissance Di Eropa”, 

AT-THARIQ: Jurnal Studi Islam dan Budaya, Vol.02, No.01 (2022): 58-69 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 289 

 

pada aspek interaksi budaya, ilmu pengetahuan, dan sosial yang membentuk identitas 

masyarakat Andalusia. Kajian ini juga menyoroti bagaimana peradaban Islam di Andalusia 

berperan sebagai jembatan penting dalam transfer ilmu pengetahuan dan nilai-nilai sosial ke 

Eropa, yang kemudian menjadi fondasi bagi kebangkitan intelektual dan peradaban Eropa, 

termasuk Renaisans.12 

Memahami dinamika perubahan ini membantu menghindari pandangan simplistik 

yang hanya melihat periode ini dari sisi konflik dan penaklukan semata. Kajian yang 

mendalam memperlihatkan bagaimana interaksi dan adaptasi budaya yang kompleks 

berlangsung, serta bagaimana nilai-nilai toleransi dan pluralisme berkembang meskipun 

dalam konteks politik yang penuh tantangan. Hal ini memberikan pelajaran berharga bagi 

konteks sosial dan politik masa kini, terutama dalam menghadapi keragaman budaya dan 

agama.13 

Kajian terhadap dinamika perubahan di andalusia tidak hanya penting untuk 

memahami sejarah islam di eropa, tetapi juga untuk merefleksikan nilai-nilai universal yang 

dapat diterapkan dalam membangun peradaban masa kini dan masa depan. warisan 

andalusia membuktikan bahwa keberagaman dan keterbukaan terhadap ilmu serta budaya 

lain dapat menjadi sumber kekuatan dan kemajuan umat manusia.14 

 

PEMBAHASAN 
1. Dinamika Politik Islam di Spanyol 

a. Proses Penaklukan (711 M) 

Penaklukan Islam atas Spanyol  pada tahun 711 M merupakan salah satu 

peristiwa penting dalam sejarah dunia Islam dan Eropa. Proses ini berlangsung di 

bawah kepemimpinan dua tokoh utama: Thariq bin Ziyad dan Musa bin Nushair, 

dengan latar belakang kekacauan internal Kerajaan Visigoth yang saat itu berkuasa 

di Spanyol. 

Sebelum penaklukan besar-besaran, dilakukan ekspedisi awal oleh Tharif 

bin Malik, yang bertugas sebagai perintis dan penyelidik. Ia menyeberangi Selat 

Gibraltar (saat itu belum bernama demikian) dengan sekitar 500 pasukan berkuda 

menggunakan empat kapal. Ekspedisi ini berhasil tanpa perlawanan berarti dan 

membawa pulang banyak rampasan, yang kemudian mendorong Musa bin Nushair 

untuk melanjutkan rencana penaklukan lebih besar.15 

Musa bin Nushair adalah gubernur Afrika Utara di bawah kekuasaan 

Dinasti Umayyah. Ia memanfaatkan situasi politik yang tidak stabil di Spanyol dan 

mengirim pasukan utama sebanyak 7.000 orang di bawah pimpinan Thariq bin 

Ziyad pada tahun 711 M. Mayoritas pasukan ini berasal dari suku Barbar, dengan 

sebagian kecil orang Arab. Mereka menyeberangi selat yang kemudian dikenal 

sebagai Gibraltar (Jabal Thariq), dinamai sesuai nama Thariq bin Ziyad.16 

 
12 Endang Susanti & Aris Munandar, ” Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik 

Kontemporer”, Politea : Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. 7, No. 2 Tahun (2024): 359-383 
13 Endang Susanti & Aris Munandar, ” Dinamika Politik Islam di Eropa: Sejarah dan Realitas Politik 

Kontemporer”, Politea : Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. 7, No. 2 Tahun (2024): 359-383. 
14 Febrian Afriadi & Hoktaviandri, “Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap 

Kebangkitan Ilmu Pengetahuan di Eropa”, QOSIM : Jurnal Pendidikan, Sosial & Humaniora, Volume 2 Nomor 

2, (2024): 129-138 
15 Ekawati Hamzah, “Contribution Of Islamic Civilization To The Western Civilization (Historical 

Review)”, Journal of Islam and Science, Vol 9, No. 1, January-June (2022): 26-32 
16 Muhammad Akbar Ritonga & Johan Septian Putra, “Strategi Perang Thariq bin Ziyad Menaklukan 

Andalusia Tahun 711-714 M”, Journal of Islamic History, Vol. 1, No. 2, Desember (2021): 138-169 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 290 

 

Pasukan Thariq bin Ziyad menghadapi tentara Visigoth di bawah Raja 

Roderick. Pertempuran besar terjadi di Lembah Barbate (dekat Sungai Guadalete). 

Dalam pertempuran ini, pasukan Muslim yang berjumlah sekitar 7.000–12.000 

orang menghadapi tentara Visigoth yang jumlahnya diperkirakan mencapai 

100.000 orang. Meskipun jumlahnya jauh lebih sedikit, pasukan Muslim berhasil 

meraih kemenangan berkat strategi militer Thariq bin Ziyad, termasuk membakar 

kapal-kapal penyeberangan untuk memotivasi pasukannya agar tidak mundur. 

Setelah kemenangan di Guadalete, wilayah-wilayah penting di Spanyol mulai jatuh 

ke tangan Muslim. Musa bin Nushair kemudian menyusul ke Andalusia dengan 

pasukan tambahan untuk memperkuat dan memperluas wilayah kekuasaan Islam.17 

b. Pendirian Emirat dan Kekhalifahan Córdoba 

Keruntuhan Dinasti Umayyah di Damaskus akibat revolusi Abbasiyah, 

Abdurrahman I (Abd al-Rahman ad-Dakhil) berhasil melarikan diri ke Andalusia 

dan mendirikan Emirat Córdoba pada tahun 755 M. Langkah ini menandai babak 

baru dalam sejarah politik Islam di Spanyol, di mana Andalusia menjadi pusat 

kekuasaan baru yang terpisah dari kekhalifahan Abbasiyah di Timur. 

Pada awalnya, Andalusia mengalami instabilitas akibat konflik internal 

antara elite Arab, Berber, dan kelompok lokal, serta perebutan kekuasaan antara 

gubernur yang diangkat dari Damaskus dan Afrika Utara. Abdurrahman I berhasil 

mengatasi perpecahan ini melalui kepemimpinan yang kuat dan kebijakan politik 

yang inklusif. Ia menyatukan berbagai kelompok etnis dan agama di wilayah 

tersebut, menciptakan stabilitas politik yang menjadi fondasi kemajuan Andalusia.  

Abdurrahman I dan penerusnya membangun infrastruktur pemerintahan 

yang efektif, memperkuat militer, serta memajukan bidang ekonomi dan budaya. 

Córdoba dijadikan pusat pemerintahan, ilmu pengetahuan, dan kebudayaan. Pada 

masa ini, Andalusia dikenal sebagai wilayah yang toleran, di mana Muslim, 

Kristen, dan Yahudi hidup berdampingan secara damai dan berkontribusi pada 

kemajuan peradaban.18 

c. Fragmentasi Politik (Muluk al-Thawa'if) 

Fragmentasi politik yang dikenal sebagai masa Muluk al-Thawaif 

merupakan fase penting dalam sejarah Islam di Spanyol (Andalusia) yang terjadi 

setelah runtuhnya Kekhalifahan Umayyah di Cordoba sekitar awal abad ke-11 

Masehi. Istilah Muluk al-Thawaif berarti "raja-raja kelompok kecil" yang merujuk 

pada munculnya banyak kerajaan dan kepangeranan Muslim yang merdeka dan 

saling bersaing di wilayah Iberia. 

Masa Muluk al-Thawaif dalam sejarah Islam di Spanyol (Andalusia) 

merupakan periode fragmentasi politik yang terjadi setelah runtuhnya 

Kekhalifahan Umayyah di Cordoba.19 Pada masa ini, Andalusia terpecah menjadi 

lebih dari tiga puluh kerajaan kecil yang saling bersaing, diperintah oleh raja-raja 

lokal atau "Muluk al-Thawaif".20 
 

17 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang 

Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186 
18 Moona Maghfirah & Raden Muhammad Syahrial, “Dari Pengungsian Ke Kejayaan: Diskursus 

Dinasti Umayyah Ii Dan Dampak Transformasinya Di Andalusia Pada Abad Pertengahan”, BATUTHAH: Jurnal 

Sejarah Peradaban Islam, HAH: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Vol. 03, No. 02 (2024): 131-146 
19 Zulfan, “Munculnya Muluk At Thawaif dan Runtuhnya Islam di Spanyol”, FATHIR: Jurnal Studi 

Islam, Vol. 1, No. 2, Ed. Mar-Jun (2024): 137-148 
20 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang 

Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 291 

 

Fragmentasi ini disebabkan oleh berbagai faktor, termasuk konflik internal 

antara bangsa Arab dan Berber, masalah keuangan negara, dan munculnya dinasti-

dinasti kecil yang mencari kekuasaan. Akibatnya, kerajaan-kerajaan kecil ini sering 

terlibat dalam peperangan satu sama lain, serta menjalin aliansi dengan kerajaan-

kerajaan Kristen di utara.21 

Masa Muluk al-Thawaif secara politik terpecah, periode ini juga menjadi 

masa perkembangan budaya dan intelektual di Andalusia. Kota-kota seperti 

Cordoba, Sevilla, dan Granada menjadi pusat ilmu pengetahuan, seni, dan sastra, 

menarik para sarjana dan seniman dari seluruh dunia Islam.22 

Perpecahan politik ini juga melemahkan kekuatan militer Islam di Spanyol, 

yang memungkinkan kerajaan-kerajaan Kristen untuk secara bertahap merebut 

kembali wilayah-wilayah Muslim. Dinasti Murabithun dan Muwahhidun dari 

Afrika Utara sempat datang untuk membantu, tetapi pada akhirnya kekuasaan 

Islam di Spanyol terus menyusut hingga hanya tersisa Granada.23 

Masa Muluk al-Thawaif merupakan periode kompleks dalam sejarah Islam 

di Spanyol, yang ditandai oleh fragmentasi politik, konflik internal, tetapi juga 

kemajuan budaya dan intelektual. Perpecahan ini akhirnya berkontribusi pada 

berakhirnya kekuasaan Islam di Spanyol pada tahun 1492.24 

d. Intervensi Almoravid dan Almohad 

Intervensi Dinasti Almoravid dan Almohad merupakan babak penting 

dalam dinamika politik Islam di Spanyol pada masa setelah fragmentasi Muluk al-

Thawaif. Setelah kekuasaan Umayyah di Andalusia melemah dan kerajaan-

kerajaan kecil (taifas) saling bersaing, Almoravid, sebuah dinasti beraliran Islam 

puritan dari Afrika Utara, datang ke Spanyol pada akhir abad ke-11 untuk 

membantu kerajaan-kerajaan Islam yang terancam oleh ekspansi kerajaan Kristen 

di utara. 

Almoravid berhasil menyatukan kembali wilayah-wilayah Islam di 

Andalusia dengan menaklukkan kerajaan-kerajaan taifas yang lemah dan 

mendirikan pemerintahan yang lebih terpusat di Sevilla sebagai ibu kota mereka. 

Mereka membawa semangat reformasi keagamaan dan memperkuat pertahanan 

militer, sehingga mampu menahan laju Reconquista Kristen untuk sementara 

waktu. Namun, pemerintahan Almoravid juga dikenal dengan kebijakan yang ketat 

dan konservatif dalam bidang agama dan sosial, yang kadang menimbulkan 

ketegangan dengan penduduk lokal Andalusia yang lebih liberal dan 

cosmopolitan.25 

Pada pertengahan abad ke-12, Dinasti Almohad menggantikan kekuasaan 

mereka di Andalusia dan Afrika Utara. Almohad juga berasal dari Afrika Utara dan 

membawa gerakan reformasi keagamaan yang lebih radikal. Mereka berhasil 

menaklukkan kembali wilayah Andalusia yang sempat lepas dan memperkuat 

 
21 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang 

Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186 
22 Rahma Dona & Salmi Wati, “Sistem Pendidikan Islam Di Andalusia Dan Kontribusinya Terhadap 

Pendidikan Islam Masa Sekarang”, Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik, Vol.1, No.6 (Desember 2024): 382-396 
23 Sudirman Dais, et al., “Peradaban Islam di Afrika Utara (Kerajaan Murabitu dan Muhabittun)”, 

Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial Volume, 1, Nomor 12, July (2024) 264-268 
24 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang 

Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186 
25 Irwan Supriadin J., “Kontribusi Umayyah Andalusia Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan”, F i T 

U A Jurnal Studi Islam, Vol. 1 No. 2 Juni (2020): 225-244 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 292 

 

kekuasaan Islam. Di bawah Almohad, kota-kota seperti Cordoba dan Sevilla 

kembali menjadi pusat kebudayaan dan ilmu pengetahuan Islam, dengan tokoh-

tokoh besar seperti filsuf Ibnu Rusyd yang lahir pada masa ini. Namun, kekuasaan 

Almohad mulai melemah setelah kekalahan besar di Pertempuran Las Navas de 

Tolosa pada 1212, yang menjadi titik balik bagi kemajuan kerajaan Kristen dalam 

Reconquista.26 

Intervensi kedua dinasti ini menunjukkan upaya umat Islam di Spanyol 

untuk mempertahankan eksistensi politik dan keagamaan mereka di tengah tekanan 

internal dan eksternal. Meskipun sempat membawa stabilitas dan kemajuan 

budaya, intervensi Almoravid dan Almohad tidak mampu menghentikan 

kemunduran kekuasaan Islam secara keseluruhan di Spanyol, yang akhirnya 

berakhir dengan jatuhnya kerajaan terakhir Islam, Granada, pada tahun 1492. 

 

 

e. Kemunduran dan Jatuhnya Granada (1492) 

Kemunduran dan jatuhnya Granada pada tahun 1492 menandai berakhirnya 

kekuasaan politik Islam di Spanyol setelah berabad-abad mengalami dinamika dan 

konflik internal serta tekanan eksternal yang berat. Granada merupakan kerajaan 

Islam terakhir di Andalusia yang bertahan paling lama, namun pada akhirnya tidak 

mampu mengatasi berbagai faktor yang menyebabkan keruntuhan politik Islam di 

wilayah tersebut. 

Salah satu faktor utama kemunduran politik Islam di Spanyol adalah konflik 

internal yang berkepanjangan. Setelah periode Muluk al-Thawaif, wilayah 

Andalusia terpecah menjadi banyak kerajaan kecil yang saling bersaing dan sering 

berperang satu sama lain, melemahkan kekuatan militer dan politik umat Islam 

secara keseluruhan. Perselisihan antar elite Muslim, perebutan kekuasaan, serta 

ketidakmampuan penguasa Granada untuk mempersatukan kekuatan Muslim 

menjadi faktor yang sangat merugikan. Sultan Muhammad XII (Boabdil) bahkan 

mengalami konflik keluarga dan politik yang melemahkan posisi kerajaan. 

lemahnya militer Granada dan ketergantungan pada bantuan dari luar, seperti dari 

Afrika Utara, yang tidak memadai juga memperparah kondisi internal kerajaan. 

Ketidakmampuan Granada untuk memperkuat pertahanan militernya membuat 

kota-kota penting jatuh satu per satu ke tangan pasukan Kristen. 27 

Tekanan eksternal dari kerajaan Kristen di utara Spanyol, khususnya dari 

Kastilia dan Aragon yang bersatu melalui pernikahan Ferdinand II dan Isabella I, 

menjadi faktor dominan dalam kejatuhan Granada. Perang Granada yang 

berlangsung selama sepuluh tahun (1482–1492) merupakan puncak dari upaya 

Reconquista, yakni penaklukan kembali wilayah Spanyol oleh pasukan Kristen. 

Koalisi kerajaan Kristen ini melakukan kampanye militer yang terorganisir dan 

didukung oleh teknologi militer yang lebih maju, termasuk penggunaan artileri 

dalam pengepungan kota-kota Muslim. Perang Granada yang berlangsung selama 

satu dekade (1482-1492) akhirnya berujung pada penyerahan Granada kepada 

pasukan Kristen. 

 
26 Irwan Supriadin J., “Kontribusi Umayyah Andalusia Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan”, F i T 

U A Jurnal Studi Islam, Vol. 1 No. 2 Juni (2020): 225-244 
27 Muhammad Ilham, “Runtuhnya Kerajaan Islam Di Granada 1492”, Jurnal Pattingalloang, Vol 3 

No.2 April-Juni (2016): 110-126 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 293 

 

Setelah jatuhnya Granada, kebijakan intoleransi agama diterapkan, 

termasuk pemaksaan konversi dan pengusiran umat Islam, yang mengakhiri masa 

toleransi dan kerukunan antaragama yang pernah ada di Andalusia. Kejatuhan ini 

menandai berakhirnya era kejayaan Islam di Spanyol dan menjadi titik balik sejarah 

yang signifikan bagi wilayah tersebut.28 

2. Dinamika Intelektual Islam di Spanyol 

a. Pusat-Pusat Intelektual 

Pusat-pusat intelektual Islam di Spanyol, khususnya Córdoba, Toledo, dan 

Granada, memainkan peranan penting dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan 

peradaban Islam di Eropa pada masa kejayaan Andalusia. 

Cordoba merupakan pusat kekuasaan dan intelektual utama selama masa 

Kekhalifahan Umayyah di Andalusia. Kota ini dikenal sebagai pusat ilmu 

pengetahuan, kebudayaan, dan ekonomi yang maju, dengan perpustakaan besar dan 

banyak sarjana ternama seperti Ibnu Rushd (Averroes) dan Maimunides yang lahir 

di sana. Masjid Agung Córdoba (Mezquita) menjadi simbol kejayaan Islam 

sekaligus pusat pembelajaran agama dan ilmu pengetahuan.29 

Toledo dikenal sebagai pusat penerjemahan ilmu pengetahuan dari bahasa 

Arab ke Latin setelah penaklukan Kristen pada abad ke-13. Kota ini menjadi 

jembatan penting dalam penyebaran ilmu pengetahuan Islam ke Eropa Barat, 

terutama dalam bidang matematika, astronomi, dan kedokteran. Raja Alfonso X 

mendukung kegiatan penerjemahan dan pengembangan ilmu pengetahuan di 

Toledo, menjadikannya pusat intelektual yang vital.30 

Granada sebagai kerajaan Islam terakhir di Spanyol, juga menjadi pusat 

intelektual dan budaya yang penting. Dengan berdirinya madrasah dan universitas, 

Granada melahirkan tokoh-tokoh besar seperti Ibnu Al-Khatib dan Ibnu Khaldun 

yang berkontribusi dalam bidang sejarah dan filsafat. Istana Alhambra di Granada 

tidak hanya simbol kemegahan arsitektur, tetapi juga pusat pembelajaran dan 

pengembangan ilmu pengetahuan hingga jatuhnya Granada pada 1492.31 

b. Tokoh-Tokoh Intelektual dan Bidang Ilmu Pengetahuan 

Sejarah yang melibatkan lebih dari tujuh abad, kekuasaan Islam di Spanyol 

mencapai puncak kejayaan yang menghasilkan prestasi luar biasa. Pengaruhnya 

tidak hanya memengaruhi Eropa tetapi juga membawa dampak pada kemajuan 

global yang lebih kompleks. Salah satu aspek yang mencolok dari kemajuan 

tersebut adalah kemajuan intelektual yang menjadikan Spanyol sebagai pusat 

kegiatan ilmiah yang subur. 

Tokoh-tokoh intelektual memainkan peran sentral dalam dinamika 

intelektual Islam di Spanyol, khususnya dalam konteks masyarakat multikultural 

Al-Andalus. Mereka berkontribusi besar dalam bidang filsafat, ilmu kedokteran, 

hukum, dan teologi, serta menjadi simbol toleransi dan pertukaran ilmu 

antaragama.  

 
28 Aulia Rahmah Puteri, et al., “Studi Tentang Kebudayaan Islam pada Masa Bani Umayyah II di 

Andalusia”, Indonesian Research Journal on Education, Volume 5 Nomor 1 Tahun (2025): 2461 – 2407 
29 Yazida Ichsan, “Kontribusi Peradaban Andalusia terhadap Barat dan Kontekstualisasi Bagi 

Pendidikan Islam Masa Kini”, At-Taqaddum, Vol. 12 No. 2 (2020): 113-134 
30 Rahma Dona & Salmi Wati, “Sistem Pendidikan Islam Di Andalusia Dan Kontribusinya Terhadap 

Pendidikan Islam Masa Sekarang”, Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik, Vol.1, No.6 (Desember 2024): 382-396 
31 Uswatun Hasanah, et al., “Sistem Pendidikan Daulah Umayyah Andalusia dan Implikasinya terhadap 

Pendidikan Islam Masa Kini”, Alhamra Jurnal Studi Islam, Volume 5, No. 1, Februari, (2024): 55-70 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 294 

 

1) Para Filsuf Pencerah 

Ibn Bajjah (Avempace): Sang polymath dari Saragossa yang menguasai 12 

bidang ilmu, karyanya menjadi pondasi pemikiran etika dan eskatologi Islam. 

Ibn Thufail: Penulis masterpiece filosofis "Hayy ibn Yaqzan", novel filsafat 

tentang manusia alamiah yang menginspirasi Robinson Crusoe. 

Ibn Rusyd (Averroes): Mahaguru pemikiran dari Cordova yang menghidupkan 

kembali Aristoteles, komentarnya menjadi bacaan wajib universitas Eropa 

abad pertengahan. 

2) Sufi dan Pemikir Spiritual 

Ibn Arabi: Sang "Syekh Akbar" penggagas Wahdatul Wujud, teorinya 

memengaruhi mistisisme Kristen dan Yahudi. Karya monumentalnya "Futuhat 

al-Makkiyah" menjadi rujukan utama tasawuf dunia. 

3) Ilmuwan Multidisiplin 

Abbas Ibn Firnas: Visioner penerbangan pertama dalam sejarah yang 

bereksperimen dengan sayap buatan di abad ke-9. 

Al-Zarqali (Arzachel): Astronom jenius pencipta astrolabe dan tabel Toledo 

yang merevolusi navigasi Eropa. 

Ahmad bin Ibas & Ummi al-Hasan: Dokter-dokter perempuan yang 

mengembangkan farmakologi modern di rumah sakit Cordova. 

4) Sejarawan dan Geografer 

Ibn Khaldun: Bapak sosiologi modern penulis "Muqaddimah" yang 

merumuskan teori siklus peradaban. 

Al-Idrisi: Kartografer legendaris yang membuat peta dunia terlengkap abad 

ke-12 untuk Raja Roger II di Sicilia. 

Ibn Jubair: Penjelajah ulung yang mencatat perjalanannya dari Granada 

sampai Samudera Pasai. 

5) Maestro Seni dan Budaya 

Ziryab: Polymath Persia yang merevolusi musik Andalusia, penemu konsep 

tiga macam senar pada lute (pendahulu gitar). 

Ibn Hazm: Sastrawan brilian penulis "Tawq al-Hamamah" (Kalung Merpati), 

magnum opus sastra cinta abad pertengahan. 

6) Ahli Hukum dan Tafsir 

Al-Qurtubi: Mufassir agung penulis tafsir 20 jilid yang menjadi rujukan utama 

studi Al-Quran. 

Ibnu Hazm: Pakar hukum Mazhab Zhahiri yang karyanya memengaruhi 

perkembangan fiqh komparatif. 

Para tokoh ini tidak hanya menjadi mercusuar peradaban Islam Spanyol, 

tetapi juga jembatan pengetahuan yang menghubungkan warisan Yunani kuno 

dengan kebangkitan Eropa modern. Dari laboratorium Abbas Ibn Firnas di 

Cordova hingga observatorium Al-Zarqali di Toledo, mereka meletakkan dasar-

dasar sains modern sambil menciptakan sintesis unik antara rasionalitas filsafat dan 

kedalaman spiritualitas.32 

c. Pengaruh Terhadap Eropa 

Salah satu pengaruh terbesar dinamika intelektual Islam di Spanyol 

terhadap Eropa adalah proses penerjemahan karya-karya ilmuwan Muslim dari 

 
32 Muhammad Basri, et al., “Kemajuan Peradabaan Islam Di Spanyol”, Mushaf Journal : Jurnal Ilmu 

Al Quran dan Hadis, Vol. 3 No. 3 Desember (2023): 501-511 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 295 

 

bahasa Arab ke bahasa Latin, terutama di kota Toledo setelah penaklukan Kristen 

pada 1085. Toledo menjadi pusat penerjemahan terbesar di Eropa abad 

pertengahan, di mana para sarjana Eropa menerjemahkan karya-karya penting 

dalam bidang matematika, astronomi, kedokteran, filsafat, dan ilmu alam. Tokoh-

tokoh seperti Gerard dari Cremona menerjemahkan karya Al-Khawarizmi tentang 

aljabar, Al-Zahrawi dalam bidang bedah, Ibn Sina (Avicenna) dalam kedokteran, 

dan Ibn Rushd (Averroes) dalam filsafat.33 

Kegiatan penerjemahan ini membawa metode ilmiah dan konsep-konsep 

baru yang menjadi fondasi bagi kebangkitan ilmu pengetahuan di Eropa Barat, 

yang dikenal sebagai Renaisans. Ilmu pengetahuan Islam yang masuk ke Eropa 

melalui Andalusia membantu mengubah paradigma pemikiran Eropa, memicu 

perkembangan universitas dan studi ilmiah yang akhirnya melahirkan era 

modernitas. 

Dengan demikian, Andalusia menjadi jembatan intelektual yang menghubungkan 

dunia Islam dan Eropa, di mana ilmu pengetahuan dan budaya Islam berperan 

penting dalam membentuk peradaban Barat modern.34 

3. Dinamika Kemasyarakatan Islam di Spanyol 

a. Struktur Sosial 

Struktur sosial masyarakat Islam di Spanyol (Al-Andalus) pada masa 

kejayaannya mencerminkan keragaman dan dinamika kehidupan sosial yang 

multikultural, terdiri dari umat Islam, Yahudi, dan Kristen yang hidup 

berdampingan dalam masyarakat yang relatif toleran dan terorganisir secara 

hierarkis. 

Umat Islam di Andalusia terdiri dari berbagai kelompok etnis, termasuk 

orang Arab asli, Berber dari Afrika Utara, serta kelompok Muwallad (keturunan 

campuran Arab dan penduduk lokal yang memeluk Islam). Mereka menempati 

posisi sosial dan politik yang dominan, terutama dalam pemerintahan, militer, serta 

pengelolaan kota dan pertanian. Dalam struktur sosial Islam, orang Arab berada di 

posisi tertinggi, diikuti oleh Muwallad dan Berber, meskipun dalam praktik sosial 

terjadi interaksi dan perpaduan budaya yang signifikan. Kelompok ini juga terlibat 

aktif dalam pengembangan ilmu pengetahuan, seni, dan perdagangan. 

Komunitas Yahudi di Al-Andalus memiliki posisi yang cukup terhormat 

dan mendapat perlindungan di bawah pemerintahan Islam selama masa damai. 

Mereka diberi kebebasan menjalankan ibadah dan mengelola urusan internalnya, 

serta berkontribusi besar dalam bidang perdagangan, ilmu pengetahuan, dan 

administrasi. Kehidupan Yahudi di Andalusia dikenal sebagai masa keemasan, di 

mana tokoh-tokoh seperti Maimonides muncul sebagai cendekiawan penting.  

Komunitas Kristen yang dikenal sebagai Mozarabs (Kristen yang tinggal di 

wilayah Islam dan mengadopsi banyak aspek budaya Arab) juga hidup dalam 

masyarakat yang multikultural ini. Mereka diizinkan untuk mempertahankan 

agama dan tradisi mereka selama membayar pajak khusus (jizyah). Hubungan 

antara umat Islam, Yahudi, dan Kristen umumnya damai dan ditandai oleh 

 
33 Ahmad Faidi, “Kekuasan Politik Islam Di Andalusia : Pintu Gerbang Menuju Renaisance Eropa”, 

AL-IJTIMA`I - International Journal of Government and Social Science, Vol. 6, No. 2, April (2021): 127-138 
34 Ahmad Faidi, “Kekuasan Politik Islam Di Andalusia : Pintu Gerbang Menuju Renaisance Eropa”, 

AL-IJTIMA`I - International Journal of Government and Social Science, Vol. 6, No. 2, April (2021): 127-138 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 296 

 

toleransi, meskipun ketegangan dan konflik sesekali muncul akibat perbedaan 

agama dan kepentingan politik. 35 

Struktur sosial Al-Andalus merupakan contoh masyarakat multikultural 

yang kompleks dengan interaksi antaragama dan etnis yang dinamis. Keberagaman 

ini menjadi salah satu faktor yang mendukung kemajuan peradaban Islam di 

Spanyol, baik dalam bidang ilmu pengetahuan, seni, maupun tata kelola 

pemerintahan.36 

b. Hubungan Antaragama 

Periode koeksistensi atau  convivencia  di Spanyol Islam (Al-Andalus) 

menggambarkan masa ketika umat Islam, Yahudi, dan Kristen hidup 

berdampingan secara relatif damai dan produktif. Ketiga komunitas ini tidak hanya 

bertoleransi satu sama lain, tetapi juga menjalin kerjasama dalam bidang sosial, 

ekonomi, dan intelektual. Misalnya, komunitas Yahudi dan Kristen turut serta 

dalam pemerintahan dan perdagangan di bawah kekuasaan Islam, sementara 

pertukaran ilmu pengetahuan terjadi secara intensif, seperti kegiatan penerjemahan 

karya-karya Arab ke bahasa Latin di Toledo yang dilakukan oleh tokoh seperti John 

of Seville. 

Convivencia bukanlah tanpa ketegangan. Konflik muncul terutama pada 

masa Reconquista, ketika kerajaan Kristen berupaya merebut kembali wilayah 

yang dikuasai Muslim. Ketegangan ini juga dipicu oleh perbedaan agama dan 

kepentingan politik, serta perubahan kebijakan penguasa yang kadang lebih 

represif terhadap kelompok non-Muslim. Meski begitu, sejarah mencatat bahwa 

selama masa pemerintahan Khalifah Abd al-Rahman III, hubungan antara Muslim 

dan Yahudi mencapai puncak toleransi dan kerjasama, dengan tokoh Yahudi 

seperti Hasdai ben Shaprut menjadi pejabat tinggi pemerintahan. 

Secara keseluruhan, periode convivencia di Al-Andalus merupakan contoh 

koeksistensi yang kompleks dan dinamis, di mana toleransi dan kerjasama berjalan 

berdampingan dengan ketegangan dan konflik yang muncul akibat perbedaan 

agama dan perubahan politik. Periode ini menjadi inspirasi penting dalam 

memahami hubungan antaragama dan pluralisme di masa kini.37 

c. Perubahan Sosial 

Perubahan sosial di Spanyol Islam (Al-Andalus) sangat dipengaruhi oleh 

dinamika politik yang berlangsung selama beberapa abad. Pada masa kejayaan 

Dinasti Umayyah, terutama di bawah pemerintahan Khalifah Abd al-Rahman III 

(912-961 M), politik yang stabil dan pemerintahan yang kuat menciptakan kondisi 

sosial yang makmur dan terorganisir. Kebijakan toleransi beragama 

memungkinkan umat Islam, Kristen Mozarab, dan Yahudi hidup berdampingan 

dalam masyarakat yang multikultural dan relatif harmonis. Namun, setelah 

kejatuhan Kekhalifahan Córdoba dan pecahnya wilayah menjadi kerajaan-kerajaan 

 
35 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang 

Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186 
36 Arfah, “Kontribusi Kerajaan Islam Andalusia Terhadap Perkembangan Bangsa Eropa Pada Abad 

Pertengahan”, Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik, Volume 3, Nomor 2, Desember (2024): 

128-137 
37 Gumilar Irfanullah, “Hubungan Harmonis antara Muslim dan Yahudi sejak Masa Kenabian sampai 

Masa Umayyah di Al-Andalus”, Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies, Vol. 1, No. 1, 

Januari (2017): 63-78 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 297 

 

kecil (taifas), ketegangan politik dan sosial meningkat, memengaruhi hubungan 

antar kelompok masyarakat dan struktur sosial secara signifikan. 

Dampak politik terhadap kehidupan sosial terlihat dalam pembentukan 

stratifikasi sosial berdasarkan etnis dan agama. Orang Arab dan keturunannya 

menduduki posisi elit politik dan sosial, sementara kelompok Berber dari Afrika 

Utara dan penduduk asli Iberia (Muwallad) memiliki posisi sosial yang beragam. 

Komunitas non-Muslim, seperti Yahudi dan Kristen, hidup sebagai dhimmi dengan 

hak terbatas, tetapi tetap memainkan peran penting dalam perdagangan, 

administrasi, dan intelektual. Konflik internal antara Arab dan Berber serta tekanan 

dari kerajaan Kristen di utara menambah kompleksitas dinamika social. 

Akulturasi budaya Arab, Berber, dan Iberia menjadi ciri khas masyarakat 

Al-Andalus. Budaya Arab membawa bahasa, agama, sistem hukum, seni, dan 

arsitektur yang kemudian berasimilasi dengan tradisi lokal Iberia dan pengaruh 

Berber. Bahasa Arab Andalusia berkembang sebagai bahasa sehari-hari yang 

menggabungkan unsur-unsur bahasa Latin dan lokal Iberia. Perpaduan gaya 

arsitektur Arab dan lokal terlihat pada bangunan monumental seperti Masjid 

Córdoba dan Istana Alhambra di Granada. Tradisi kuliner, musik, adat istiadat, 

serta sistem hukum dan pendidikan juga mencerminkan perpaduan budaya yang 

kaya dan interaksi intens antar kelompok etnis dan agama. 38 

Perubahan sosial ini menciptakan masyarakat multikultural yang dinamis 

dan menjadi faktor utama kemajuan ilmu pengetahuan, seni, dan perdagangan di 

Andalusia. Namun, ketegangan sosial-politik yang meningkat, terutama pada masa 

pecahnya kekuasaan dan tekanan dari kerajaan Kristen, akhirnya menyebabkan 

kemunduran politik Islam dan perubahan sosial signifikan hingga jatuhnya 

Granada pada 1492.39 

 

KESIMPULAN 
Islam di Spanyol (Al-Andalus) menunjukkan dinamika politik yang kompleks dan 

berlapis selama hampir tujuh abad. Dimulai dari penaklukan wilayah Iberia pada tahun 711 

M oleh pasukan Muslim, kekuasaan Islam berkembang pesat terutama di bawah Dinasti 

Umayyah yang didirikan oleh Abd al-Rahman I (al-Dakhil) pada 755 M. Dinasti Umayyah 

di Andalusia berhasil membangun pemerintahan yang kuat dan stabil, terutama pada masa 

Khalifah Abd al-Rahman III (912-961 M), yang menjadikan Córdoba sebagai pusat politik, 

budaya, dan ilmu pengetahuan. Namun, setelah masa kejayaan ini, fragmentasi politik 

terjadi dengan munculnya kerajaan-kerajaan kecil (taifas), yang melemahkan kekuatan 

Islam dan membuka jalan bagi Reconquista oleh kerajaan Kristen, hingga runtuhnya 

kekuasaan Islam di Granada pada 1492. 

Perkembangan intelektual Islam di Spanyol menjadi fondasi penting bagi kebangkitan ilmu 

pengetahuan di Eropa. Pusat-pusat pembelajaran di Córdoba, Toledo, dan Granada tidak 

hanya melahirkan tokoh-tokoh besar seperti Ibn Rushd dan Al-Zahrawi, tetapi juga menjadi 

tempat penerjemahan karya-karya ilmuwan Muslim ke dalam bahasa Latin. Proses translasi 

ini membuka jalan bagi Renaisans Eropa dengan memperkenalkan ilmu matematika, 

kedokteran, filsafat, dan astronomi yang maju ke dunia Barat. 

 
38 Nurul Hafidzah & Nasril, “Sejarah Masuknya Islam di Andalusia”, Bhinneka: Jurnal Bintang 

Pendidikan dan Bahasa, Volume 3, Nomor 1, Tahun (2025): 178-186 
39 Arip Septialona, “Perkembangan Islam Di Andalusia Pada Masa Abdurrahman Iii (An-Nashir 

Liddinillah, 912-961 M)”, Tamaddun, Vol. 4 Edisi 1 Januari – Juni (2016): 47-72 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 298 

 

Masyarakat Islam di Spanyol mencerminkan eksperimen sosial multikultural yang 

penuh dinamika. Umat Islam, Yahudi, dan Kristen hidup berdampingan dalam sistem sosial 

yang kompleks, dengan adanya toleransi dan kerjasama dalam bidang sosial, ekonomi, dan 

intelektual, yang dikenal dengan istilah convivencia. Namun, koeksistensi ini juga diwarnai 

ketegangan dan konflik, terutama akibat perbedaan agama, kepentingan politik, dan 

tekanan dari kerajaan Kristen selama masa Reconquista. Akulturasi budaya antara Arab, 

Berber, dan penduduk asli Iberia membentuk identitas sosial dan budaya Andalusia yang 

unik, terlihat dalam bahasa, arsitektur, seni, dan tradisi masyarakat. 

Secara keseluruhan, sejarah Islam di Spanyol merupakan contoh penting bagaimana 

kekuatan politik, kemajuan intelektual, dan interaksi sosial-budaya yang kompleks dapat 

membentuk peradaban yang berpengaruh luas, sekaligus menunjukkan tantangan dan 

perubahan yang terjadi akibat dinamika internal dan eksternal. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
1. Afriadi, F. (2024). Analisis Pengaruh Peradaban Islam di Andalusia Terhadap Kebangkitan 

Ilmu Pengetahuan di Eropa. 2, 129–138. 

2. Aniroh, Fathurohim, & Sangadah, U. (2022). Peradaban Islam di Spanyol dan 

Kontribusinya Terhadap Renaissance di Eropa. Jurnal Studi Islam Dan Budaya, 02(01), 58–

69. 

3. Aziz, A., & Zakir, S. (2022). Indonesian Research Journal on Education : Jurnal Ilmu 

Pendidikan. 2(3), 1030–1037. 

4. Basri, M., Ditya, A., & Sirait, A. (2023). Kemajuan Peradaban Islam di Spanyol. Mushaf 

Jurnal : Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Hadist, 3(3), 501–511. 

Dais, S., & Sulaiman, U. (2024). Sosial Peradaban Islam di Afrika Utara (Kerajaan Murabitu 

dan Muhabittun). Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 1(12), 264–268. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.12681742 

5. Faidi, A. (2021). Kekuasaan Politik Islam Di Andalusia: Pintu Gerbang Menuju Renaisance 

Eropa. Al-Ijtima`i: International Journal of Government and Social Science, 6(2), 127–138. 

https://doi.org/10.22373/jai.v6i2.834 

6. Hasanah, U., Zulmuqim, Kosim, M., & Shiddiqi, M. H. A. (2024). Sistem Pendidikan 

Daulah Umayyah Andalusia dan Implikasinya terhadap Pendidikan Islam Masa Kini. 

Alhamra: Jurnal Studi Islam, 5(1), 55–70. 

7. Ichsan, Y. (2020). Kontribusi Peradaban Andalusia terhadap Barat dan Kontekstualisasi 

Bagi Pendidikan Islam Masa Kini. At-Taqaddum, 12(2), 113–134. 

https://doi.org/10.21580/at.v12i2.6257 

8. Ilham, M. (2016). Runtuhnya Kerajaan Islam Di Granada 1492. Pattingalloang, 3(2), 110–

126. 

9. Irfanullah, G. (2017). Hubungan Harmonis antara Muslim dan Yahudi sejak Masa Kenabian 

sampai Masa Umayyah di Al-Andalus. Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary 

Islamic Studies, 1(1), 63–80. https://doi.org/10.21009/hayula.001.1.04 

10. Islam, U., Banda, N. A., Eropa, B., Pertengahan, A., & Pertengahan, S. A. (2024). 

Kontribusi Kerajaan Islam Andalusia Terhadap Perkembangan Bangsa Eropa Pada Abad 

Pertengahan. 3(2), 128–137. 

11. Janatun Naim, S. (2015). Sejarah Masuknya Islam di Malaysia. 

Wartasejarah.Blogspot.Com, 3, 45–47. https://wartasejarah.blogspot.com/2015/12/sejarah-

masuknya-islam-di-malaysia.html 

12. Kurniati, K., & Hafsan, H. (2020). Journal of Islam and Science. Universitas, 7(2), 79–87. 

https://www.academia.edu/download/68388632/10449.pdf 



Itmamul Fahmi et al.       Islam Spanyol: Konstruksi Politik …. 

 

 
 

              Journal Transformation of Mandalika, 2025, Vol.6 , No. 7  

          

| 
 

 299 

 

13. Maghfirah, M., & Syahrial, R. M. (2024). Dari Pengungsian Ke Kejayaan : Diskursus 

Dinasti Umayyah Ii Dan Dampak Transformasinya Di Andalusia Pada Abad Pertengahan 

Kebijakan-kebijakan. 03(02), 131–146. https://doi.org/10.38073/batuthah.v3i2.1611 

14. Ritonga, M. A., & Hamzah, J. S. P. (2021). Strategi Thariq bin Ziyad Menaklukkan 

Andalusia 711-714 M. Journal of Islamic History, 1(2), 138–169. 

https://doi.org/10.53088/jih.v1i2.102 

15. Septialona, A. (2016). Perkembangan Islam Di Andalusia Pada Masa Abdurrahman III (an-

Nashir Liddinillah, 912-961 M). Tamaddun, 4(1), 47–72. 

https://ejournal.45mataram.ac.id/index.php/s eikat/article/view/335 

16. Supriadin J, I. (2020). Kontribusi Umayyah Andalusia. F i T U A : Jurnal Studi Islam, 1(2), 

225–244. http://ejournal.stitbima.ac.id/index.php/fitua 225 

17. Susanti, E. (2025). Dinamika Politik Islam di Eropa : Sejarah dan Realitas Politik 

Kontemporer. 7(2). 

18. Syabila, M., & Khair, M. (2022). Sistem Pendidikan Islam Di Andalusia Dan Kontribusinya 

Terhadap Peradaban Islam Dan Kemajuan Eropa. Ekasakti Jurnal Penelitian & 

Pengabdian, 3(2), 1–7. 

19. Yani, A. (2023). Kontribusi Peradaban Islam terhadap Peradaban Eropa. CARITA: Jurnal 

Sejarah Dan Budaya, 1(2), 177–190. 

20. Zulfan, Z. (2024). Munculnya Muluk At Thawaif dan Runtuhnya Islamdi Spanyol. Fathir: 

Jurnal Studi Islam, 1(2), 137–148. 

 


