
 

Journal Transformation of Mandalika 

https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm 

Vol. 4 No. 2 (2023) 

e-ISSN: 2745-5882, p-ISSN: 2962-2956  

hh. 52-61   

 

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 52 

 

The Workshop For Morality 
 

*Abdurrahman 

Universitas Pendidikan Mandalika Mataram (UNDIKMA) 

Jl. Pemuda 59 A Mataram 83126 
*Coresponding Autor:abdurrahman@ikipmataram.ac.id 

 

Abstrak 

Buku yang ditulis oleh Dindin Solahudin. Lokakarya untuk moralitas: kreativitas islam pesantren daarut tauhid 

di bandung, jawa, Buku ini mencoba melihat studi pesantren yang berbeda. Secara resmi dikenal sebagai 

Pesantren Daarut Tauhid, pesantren ini terletak di Bandung dan berkembang pada awal periode kebangkitan 

Islam di Indonesia. Lebih sering disebut sebagai Bengkel Akhlaq, 'Lokakarya Moralitas' ini memberikan 

daya tarik khusus kepada kelompok-kelompok muda Muslim perkotaan, khususnya mahasiswa. Pendirinya 

adalah H. K. Abdullah Gymnastiar, yang lebih dikenal sebagai Aa Gym, yang kemudian menjadi salah satu 

pengkhotbah Muslim dan selebriti televisi terkemuka di Indonesia. Pesantren Daarut Tauhid terkenal karena 

popularitas khotbah Aa Gym dan respons emosional yang ia pengaruhi di antara para pengikutnya. Ritual 

menangis adalah fitur yang menonjol dari pertemuan di pesantren. Namun Pesantren Daarut Tauhid juga 

tidak biasa karena mengorganisir pengajaran kitab klassik dengan mengundang guru-guru agama terkemuka 

dari pesantren Jawa Barat lainnya untuk memberi ceramah pada waktu yang berbeda selama seminggu dan 

menyajikan orientasi Islam yang berbeda-beda. Dindin Solahudin melakukan kerja lapangan untuk penelitian 

ini pada pertengahan 1990-an dan mampu memberikan wawasan yang luar biasa tentang operasional 

Pesantren Daarut Tauhid sekaligus menyampaikan rasa semangat keagamaan yang menjadi ciri periode ini. 

Dia juga mampu berbicara panjang lebar dengan pendirinya, Aa Gym, dan atas dasar ini, dia menyajikan 

gambaran kehidupan awal Aa Gym dan kemunduran awal dan pengalaman spiritual berikutnya yang 

mengubah hidupnya. Dia menyoroti pentingnya mimpi dan pengalaman haji yang mendalam yang 

mendorong gerakan pertama dari karir dakwahnya dan akhirnya pendirian pesantrennya. Secara khusus 

berkaitan dengan pemahaman misi Pesantren Daarut Tauhid sebagai 'Lokakarya Moralitas', Dindin Solahudin 

mengkaji formulasi Aa Gym tentang kualitas pikiran dan hati yang ia lihat sebagai dasar moralitas Islam: 

ketulusan, kerendahan hati, kejujuran dan kesabaran. Pencapaian kualitas-kualitas ini adalah tujuan dari semua 

kegiatan keagamaan pesantren.Lokakarya Moralitas adalah karya luar biasa yang memiliki relevansi historis dan 

etnografis yang mencerminkan kapasitas pengarangnya, Dindin Solahudin, untuk menangkap momen kritis 

dalam perkembangan Islam dalam masyarakat Indonesia kontemporer. Berasal dari Bandung, Dindin 

Solahudin telah memiliki paguyuban sejak 1993 dengan bekas Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sunan 

Gunung Jati yang kini menjadi Universitas Islam Negeri di Bandung. Di Fakultas Dakwah dan Komunikasi, 

ia pernah mengepalai Jurusan Jurnalistik dan Jurusan Pengembangan Masyarakat pada waktu yang berbeda. 

Kata Kunci: Moralitas, kreativitas islam, pesantren daarut tauhid. 

 

How to Cite: Abdurrahman. (2023). The Workshop For Morality. Journal Transformation of Mandalika, , doi 
https://doi.org/10.36312/jtm.v4i2.1246 

    https://doi.org/10.36312/jtm.v4i2.1246 
Copyright© 2023, Author (s) 

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. 

 
 

PENDAHULUAN 
Bandung, Jawa, dalam hal kemunculannya, sifat dan strukturnya, serta perannya dalam 

penguatan moralitas Islam dalam komunitas Muslim. Tahap awal dan pendirian pesantren 

dibahas terlebih dahulu untuk memahami sejumlah peristiwa yang krusial bagi kemunculan 

pesantren. Karya tersebut kemudian meneliti sifat pemimpin dan pengikutnya dan struktur 

hubungan timbal balik di antara mereka. Selanjutnya, praktik Islam di pesantren dibahas 

untuk mempertimbangkan kreativitasnya dalam mengekspresikan Islam. Terakhir, karya ini 

https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm
https://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jtm/issue/view/178
mailto:abdurrahman@ikipmataram.ac.id
https://doi.org/10.36312/jtm.v4i2.1246
https://doi.org/10.36312/jtm.v4i2.1246
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 53 

 

membahas cara-cara pesantren memperkuat moralitas agama. 

Studi ini menunjukkan bahwa pendirian pesantren dalam beberapa hal terkait dengan 

fenomena umum kebangkitan Islam. Namun, itu tidak mengikuti anggapan umum bahwa 

kebangkitan Islam melibatkan reformasi internal praktik-praktik Islam dalam menanggapi 

pengaruh lokal dari praktik-praktik keagamaan. Melainkan lebih merupakan respon terhadap 

masalah dan penyakit sosial yang merupakan cerminan dari terkikisnya kehidupan 

beragama. Berbeda dengan Muhammadiyah dan PERSIS reformis, Daarut Tauhid berusaha 

lebih sedikit untuk membersihkan ajaran dan praktik Islam dari pengaruh non-Islam 

daripada menyeru umat Islam ke praktik Islam yang disiplin, terlepas dari garis Islam mana 

yang mereka ikuti. Berkaitan dengan hal tersebut, Daarut Tauhid memusatkan perhatiannya 

pada penerapan akhlak Islam yang sungguh-sungguh. Dengan memilih aspek ini, pesantren 

cenderung tidak terjebak dalam perselisihan agama yang tak berkesudahan antara modernis 

dan tradisionalis karena kedua kelompok tidak memiliki perbedaan pendapat dalam hal ini. 

Studi ini juga menunjukkan bahwa Pesantren Daarut Tauhid, tidak seperti pesantren 

lainnya, memainkan peran langsung yang disengaja dalam penguatan moralitas Islam. 

Pertama, yang dikenal dengan pesantren Bengkel Akhlaq (Lokakarya Moralitas), sebuah 

lembaga di mana umat Islam dapat merehabilitasi perilaku amoral mereka. Kedua, 

kehidupan sehari-hari dibangun kembali untuk menumbuhkan akhlak Islami guna 

menyempurnakan akhlak umat Islam. Dalam lingkup ini, hubungan antara pemimpin dan 

pengikut bersifat kolektif dan pribadi. Ketiga, akhlaq (moralitas Islam) selalu menjadi tema 

sentral dari semua pembicaraan publik dan publikasi tertulis. Keempat, workshop spiritual 

dilakukan secara rutin dalam rangka menyediakan forum di mana umat Islam dapat 

merehabilitasi moralitas mereka. Di sini, tradisi tangisan spiritual secara efektif digunakan 

untuk membangkitkan kesadaran religius dan, pada gilirannya, menyebarkan kebajikan. 

Pesantren Daarut Tauhid telah memberikan kontribusi yang cukup besar bagi tradisi 

pesantren di Jawa. Secara geografis, pengaruh tradisi pesantren meluas di daerah 

perkotaan sedangkan kebanyakan pesantren terkonsentrasi di daerah pedesaan. Secara 

fungsional memperkaya tradisi pesantren sebagai pusat rehabilitasi moral yang cepat dan 

efektif. Sedangkan pesantren secara konvensional fokus pada pembelajaran  

 

PENDEKATAN 
Buku ditulis oleh Dindin Solahudin yang akan direview ini, Pendidikan Berbasis 

Masyarakat Organik, Pengalaman Pesantren Persatuan Islam. Buku ini merupakan hasil 

dari lokakarya dan ini adalah studi Pesantren1 Daarut Tauhid di Bandung, Jawa, yang 

berfokus pada perannya dalam penguatan moralitas Islam dalam komunitas Muslim 

kontemporer. Sebagai sebuah pesantren, Daarut Tauhid adalah bagian dari tradisi pesantren 

di Jawa dan dengan demikian memiliki ciri yang sama dengan pesantren lainnya. Namun 

sebagai lembaga yang baru muncul, ia memiliki karakteristik baru yang mencerminkan 

pengaruh tradisi lokal dan peradaban modern kontemporer. 

Dalam perspektif yang lebih luas, kebangkitan Pesantren Daarut Tauhid dapat dipahami 

sebagai bagian dari fenomena kebangkitan Islam yang mendunia. Dalam hal ini, Daarut 

Tauhid menunjukkan dinamika Islam dan fleksibilitas tuntutan tersebut. Oleh karena itu 

saya berpendapat bahwa dalam mengalami kebangkitan, Islam mengakomodasi budaya 

lokal dan global tanpa harus kehilangan definisinya Dalam konteks yang lebih spesifik, 

Pesantren Daarut Tauhid merupakan bagian dari tradisi pesantren di Indonesia. Hubungan 

Daarut Tauhid dengan pesantren tradisi pada umumnya seperti hubungannya dengan 

kebangkitan Islam; Hal ini menunjukkan dinamika dan keluwesan tradisi pesantren 

selanjutnya. Jadi, saya berpendapat bahwa Daarut Tauhid telah memperkaya keragaman 



Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 54 

 

tradisi pesantren. 

Kontribusi paling mendasar yang diberikan Daarut Tauhid adalah kemanjurannya 

dalam penguatan moralitas Islam di kalangan Muslim perkotaan. Ini bukti bahwa “apa yang 

terjadi baik di tempat-tempat itu [Sefrou di Maroko dan Pare di Indonesia] dan di tempat 

lain untuk “Islam” kehilangan definisi dan mendapatkan energi.” Hal ini menunjukkan 

bahwa Islam, di Indonesia dan di tempat lain, sekarang dalam kebangkitan tetapi, untuk 

mencapai ini, ia harus kehilangan definisinya. Penilaian Geertz ini didasarkan pada 

pengamatannya bahwa 

sekularisme, komodifikasi, korupsi, keegoisan, imoralitas, ketidakberdayaan, 

keterasingan umum dari sumber nilai, semua penyakit yang dikaitkan dengan bentuk 

kehidupan modern seperti yang telah terbentuk di Barat (dan terutama, kasus sulit semua 

orang, di Amerika Serikat ), loom, atau tampaknya, sebagai ancaman yang akan segera 

terjadi, dan risiko malapetaka terlihat setidaknya sama nyatanya dengan janji kemudahan 

Pertanyaan saya, dalam menanggapi kesimpulan Geertzian ini, apakah definisi Islam yang 

menurut Geertz hilang dari Islam? Geertz tampaknya mempertahankan definisi budayanya 

yang sempit tentang Islam yang telah banyak dikritik sejak karya pertamanya, The Religion 

of Java (1960). Itu adalah definisi sempitnya tentang islam yang mengecualikan begitu 

banyak fitur Islam dari Islam. Marshall Hodgson, kritikus paling mendasar dari pandangan 

Geertz dalam hal ini, mengkritik Geertz karena “melabeli sebagian besar kehidupan 

keagamaan Muslim di Jawa sebagai 'Hindu'…[dan untuk mengidentifikasi] serangkaian 

panjang fenomena, yang hampir universal untuk Islam dan kadang-kadang ditemukan 

bahkan di dalam Al-Qur'an sendiri, sebagai tidak Islami” . Kesempitan definisi Geertz 

tentang Islam dikemukakan dengan jelas oleh Nakamura yang menunjukkan bagaimana 

Geertz mereduksi Islam. Menurut Nakamura (1984:72), apa yang Geertz anggap sebagai 

nilai-nilai inti tradisi Jawa, yaitu sabar, iklas, dan slamet, semuanya berasal dari Islam dan 

dipahami oleh orang Jawa sebagaimana adanya dalam makna Islam aslinya. Menganggap 

nilai-nilai ini sebagai tidak Islami berarti merendahkan Islam. 

Selain itu, karena nilai-nilai tersebut berakar pada Al-Qur’an, pada kenyataannya nilai-

nilai tersebut juga biasa diterapkan di kalangan Muslim modernis. Oleh karena itu, definisi 

Geertz tentang Islam, bagi saya, bahkan lebih sempit daripada yang dipahami oleh garis 

pemikiran Islam modernis. Oleh karena itu, saya melihat kelemahan definisi Geertzian ini 

lebih dari yang dituduhkan Hodgson dan Nakamura padanya sebagai bias modernis. 

Sebaliknya, ini adalah bias kategoris. Yang saya maksud adalah Geertz, dalam 

mengkategorikan Muslim Jawa ke dalam trikotominya, santri-abangan-priyayi 

mengecualikan beberapa tradisi dari Islam untuk memasukkannya ke dalam tradisi 

abangan dan priyayi yang kurang Islami atau non-Islam. Seperti yang telah ditunjukkan oleh 

Nakamura, ritual inti abangan, slametan, dan nilai-nilai inti priyayi, sebagaimana 

disebutkan di atas, berasal dari Islam. Dan Hodgson menganggap bahwa data lengkap 

Geertz dalam The Religion of Java menunjukkan kejayaan Islam sepenuhnya di Jawa, 

sehingga sangat sedikit dari masa lalu Hindu yang bertahan bahkan di Jawa bagian dalam. 

Namun menyesatkan untuk mengasumsikan  bahwa masa lalu Hindu dan 

kepercayaan lokal telah sepenuhnya menghilang dari Jawa. Memang, kepercayaan 

animisme, deisme, dan roh secara keseluruhan masih bertahan di Jawa. Geertz akan benar jika 

ia mengelaborasi kepercayaan lokal semacam ini ketika membahas pandangan Jawa. Tetapi 

dengan datangnya Islam ke Jawa, kepercayaan itu telah sangat bercampur, saling 

mempengaruhi. Sementara Hodgson menemukan kepercayaan lokal ini telah diislamkan, 

Geertz, sebaliknya, menemukan Islam telah dilokalisasi. Geertz dengan demikian 

berpendapat bahwa kehidupan beragama Muslim di Jawa terlihat lebih Jawa daripada 

Timur Tengah (1976:367–368). Dan sekarang, setelah empat dekade, Geertz melangkah 



Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 55 

 

lebih jauh untuk menyatakan bahwa Islam tidak hanya telah dijawakan tetapi juga telah 

kehilangan definisinya, sedemikian rupa sehingga ia meragukan keutuhan Islam dengan 

cara menempatkan istilah di antara kutipan. 

Padahal, Islam sebagai agama dunia telah dan akan selalu berdialog dengan budaya 

lokal maupun global. Berdasarkan asumsi ini, apa yang terjadi pada Islam mungkin tidak 

dilihat sebagai hilangnya definisi Geertzian tetapi dapat lebih dipahami sebagai fleksibilitas 

yang melekat pada Islam, fitur yang diperlukan untuk dialog budayanya. Hal ini sesuai 

dengan Muslim 'keyakinan itu 

Islam adalah agama universal. Universalitas membutuhkan banyak fleksibilitas dalam 

kaitannya dengan budaya lokal. Sedangkan Geertz dalam mengamati agama Bali cukup 

Benar dalam melihat keluwesan beragama seperti ini sebagai dinamika agama, ia gagal 

melihat pesatnya perkembangan Islam saat ini, di Jawa dan di tempat lain, sebagai contoh 

dinamisme ini. 

Dinamika Islam telah diakui di seluruh dunia terutama dengan kecenderungannya untuk 

bangkit kembali.9 Dengan kebangkitan ini, mengikuti Muzaffar, maksud saya setiap upaya 

untuk memperkuat moralitas Islam sepenuhnya dalam praktik pribadi dan sosialnya. 

Kebangkitan ini belum tentu bersifat politis. dapat dan sering merupakan kreativitas yang 

fleksibel dan mampu dari komunitas Muslim untuk mengadopsi dan mengadaptasi 

modernitas global, dengan teknologi yang melekat, dan budaya lokal. 

Pesantren Daarut Tauhid, yang menjadi kajian kajian ini, dapat menjadi contoh yang 

baik dari komunitas Muslim semacam ini. Ini secara fleksibel mengadopsi dan 

menyesuaikan kecenderungan peradaban dunia saat ini. Pada saat yang sama, itu benar- 

benar menggabungkan budaya lokal. Dengan demikian ia telah berhasil menghindari 

konflik antara dua alam dan dengan demikian, ia tidak menyimpang dari Islam. 

Tradisi Pesantren 

Zamakhsyari Dhofier, dengan karyanya The Pesantren Tradition: A Study of the Role of 

Kyai in the Maintenance of Traditional Ideology of Islam in Java (1980), adalah orang 

pertama yang memberikan kajian komprehensif tentang tradisi pesantren di Jawa dan 

Madura. Penerjemahan dan publikasi kajian Dhofier dalam bahasa Indonesia telah membuat 

pemahaman dunia pesantren meluas (Zulkifli 1994:3). Sebelum ini, sedikit yang diketahui 

di antara para sarjana tentang lembaga pesantren, yang merupakan “pintu utama Islamisasi” 

di Asia Tenggara (Johns 1975:40). 

Meskipun fakta bahwa studi tentang pesantren dapat ditelusuri kembali ke paruh kedua 

abad kesembilan belas ketika Brumund mempelajari sistem pendidikan di Jawa pada tahun 

1857, studi ini dipandang parsial. Dhofier (1980a:1-3) dengan demikian mengevaluasi 

bahwa cendekiawan seperti van den Berg, Hurgronje dan Geertz…hanya sebagian yang 

memahami ciri-ciri kehidupan pesantren. Gambaran mereka tentang kehidupan pesantren 

hanya menyentuh kesederhanaan bangunan di dalam kompleks pesantren, kesederhanaan 

cara hidup santri, kepatuhan mutlak santri kepada kyai mereka dan, dalam beberapa kasus, 

pada pengajaran awal beberapa teks Arab. Bahkan Raden Achmad 

Djajadiningrat…mengungkapkan lebih banyak ketidaknyamanan kehidupan pesantren 

daripada kekuatan tradisi pesantren yang sebenarnya. 

Dalam kemiskinan catatan akademik ini, asal-usul lembaga pesantren di Jawa telah 

menjadi bahan kontroversi. Dhofier (1984:20) berspekulasi bahwa tradisi pesantren berawal 

dari pertemuan sederhana untuk belajar Islam, yang mulai muncul pada abad ke- 

15. Ini tampaknya terlalu dini bagi van Bruinessen (1992:76–77), yang percaya bahwa 

pesantren paling awal adalah Pesantren Tegalsari, di Jawa Timur, yang didirikan pada tahun 

1742. Bagi van Bruinessen, yang ada sebelum abad ini hanyalah perkumpulan Islam di  



Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 56 

 

Hal ini tentu patut dipertanyakan, menurut catatan Mastuhu, karena harus ada Pesantren Jan 

Tampes I yang harus lebih tua dari Pesantren Jan Tampes II. 

Perbedaan antara van Bruinessen dan Dhofier terletak pada bagaimana mereka 

memandang pertemuan paling awal untuk mempelajari Islam. Jika yang pertama 

menganggap mereka sebagai pesantren yang belum layak, yang terakhir melihat mereka 

sebagai cikal bakal lembaga pesantren. Jadi, bagi Dhofier, pertemuan-pertemuan itu, disebut 

sebagai pengajian, 

merupakan bagian penting dari tradisi pesantren (1980a:27-29). Pandangan Dhofier 

menjelaskan mengapa Abdurrahman Wahid (1984:7), pemimpin Nahdhatul Ulama, 

mengklaim bahwa tradisi pesantren mulai muncul pada awal kedatangan Islam ke Indonesia 

pada abad ketiga belas. Pernyataan Wahid ditegaskan oleh Abubakar Atjeh (1957:43), yang 

menganggap Syaikh Mawlana Malik Ibrahim, salah satu Wali Sanga (sembilan wali) yang 

diyakini sebagai salah satu pembawa Islam ke Jawa (Fox 1991, Geertz 1976:39 ), sebagai 

pendiri pesantren pertama. Oleh karena itu, tidak seperti van Bruinessen, Aceh tampaknya 

yakin bahwa istilah 'pesantren' telah ada sejak abad ketiga belas.14 

Sebenarnya, pandangan-pandangan ini dapat digabungkan meskipun tampak 

kontradiksi. Kita dapat membayangkan dari pandangan-pandangan ini bahwa tradisi 

pesantren jauh lebih sederhana dalam perkembangan awalnya daripada sekarang. 

Kesederhanaan bentuk pesantren yang paling awal ini dikemukakan, misalnya, oleh 

Nurcholis Madjid dan Zulkifli (1994:3). Madjid (1988:104) berspekulasi bahwa tradisi 

pesantren, sebagai lembaga pendidikan, bermula dari tempat di mana para pengikut tarekat 

sufi berhenti dan melakukan beberapa ritual.15 Sebagaimana ajaran Islam diajarkan di 

tempat-tempat itu, “stasiun” ini akhirnya menjadi pusat pembelajaran Islam, yang mungkin 

disebut Dhofier sebagai pengajian. 

Kajian saya tentang Pesantren Daarut Tauhid saat ini dapat membantu memperjelas 

spekulasi tentang asal usul tradisi pesantren. Seperti yang akan kita lihat, Daarut Tauhid 

tumbuh dari sekelompok kecil pengajian. Meskipun secara resmi didirikan sebagai 

pesantren pada tahun 1990, dalam bentuk pengajian perintisnya dimulai tiga tahun 

sebelumnya pada tahun 1987. Proses kemajuan Daarut Tauhid mungkin mencerminkan 

proses alami dari perkembangan tradisi pesantren di awal keberadaannya. Artinya, tradisi 

pesantren mungkin dimulai sebagai lokus sederhana untuk belajar Islam dan, seiring 

berjalannya waktu, ia tumbuh lebih jauh untuk dikenal sebagai pesantren. 

Mengenal dua tipe umum pesantren: salafi dan khalafi. Yang pertama mempertahankan 

"pengajaran teks-teks klasik sebagai pendidikan penting ... tanpa pengenalan mata pelajaran 

sekuler." Yang terakhir baik memperkenalkan mata pelajaran sekuler atau menggabungkan 

sekolah sekuler di samping studi teks-teks klasik. Mastuhu (1994:19) membahas beberapa 

spesialisasi yang membedakan pesantren. Pesantren Blok Agung di Banyuwangi, Jawa 

Timur, misalnya, terkenal dengan kekhususannya dalam mengkaji tasauf Al-Ghazali; 

Pesantren Tebuireng, Jawa Timur, dikenal sebagai pesantren Hadis dan Fiqh; dan Pesantren 

Guluk-guluk, di Madura, dikenal sebagai pesantren untuk dakwah bil hal. Singkatnya, setiap 

pesantren telah memiliki “merek dagang” sendiri terlepas dari jangkauannya cabang-cabang 

studi Islam. 

Di Bandung, banyak dijumpai pesantren yang terkenal dengan spesialisasinya masing-

masing. Pesantren Babussalam di Dago, Bandung Utara, dikenal sebagai pesantren al-

Qur’an yang mengkhususkan diri pada studi tafsir. Pesantren Al-Falah di Cicalengka, 

Bandung Timur, juga terkenal sebagai pesantren Al-Qur'an, tetapi mengkhususkan diri pada 

qiroat, yaitu berbagai gaya membaca Al-Qur'an termasuk etika 



Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 57 

 

dan melodi.18 Pesantren Al-Jawamy di Cileunyi, Timur Bandung, yang dikenal sebagai 

pesantren serba bisa, masih lebih dikenal dengan monopoli penguasaan ilmu falaq, ilmu 

falak yang digunakan secara khusus untuk menentukan penanggalan Islam (hijriyyah) dan 

jadwal salat. Pesantren Daarut Tauhid yang kami tangani ini terkenal dengan Bengkel 

Akhlaq. 

Saya mencoba menggambarkan Pesantren Daarut Tauhid dari segi kemunculannya, 

sifat dan strukturnya, serta perannya dalam penguatan moralitas Islam. Munculnya 

pesantren ini pada tahun 1990 merupakan bagian dari kebangkitan umum Islam di dunia. 

Telah dikemukakan bahwa kebangkitan kontemporer dalam masyarakat Muslim, khususnya 

di daerah perkotaan, dapat dipahami sebagai kelanjutan dari semangat pembaruan reformis 

dalam Islam. Christian Kiem (1993:92), mengamati pemuda Muslim di Indonesia Timur, 

berpendapat bahwa kebangkitan Islam di kalangan pemuda di negara- negara Muslim harus 

dipahami sebagai "pemurnian intra-Islam ... kehidupan beragama dari keyakinan dan praktik 

pra-Islam." Senada dengan itu, Rifqi Rosyad (1995:115) berpendapat bahwa kebangkitan 

Islam di kalangan pemuda Muslim di Bandung…“merupakan kelanjutan dari tradisi tajdid 

(pembaruan) dalam masyarakat Muslim.” Dilihat dengan cara ini, kebangkitan paling sering 

dikaitkan dengan gerakan reformis yang melemahkan posisi tradisionalis Islam. Kiem 

ternyata mengaitkan kebangkitan di Ternate dengan Muhammadiyah dan Rosyad 

mengaitkan kebangkitan di Bandung dengan Muhammadiyah dan Persis. Baik 

Muhammadiyah maupun Persis mewakili garis pemikiran Islam modernis dan reformis. 

Argumen seperti itu tidak selalu merupakan representasi akurat dari keragaman dan 

kompleksitas yang merupakan sifat kebangkitan Islam di seluruh dunia Muslim (Dessouki 

1982:6). Sementara pemurnian internal dari praktik tradisional Islam mungkin menjadi 

tujuan utama dari beberapa kasus kebangkitan Islam, itu bukan tujuan dari banyak kasus 

lainnya. Saya melihat kecenderungan di kalangan pemuda Muslim untuk meninggalkan 

konflik yang melelahkan antara kelompok modernis-tradisionalis. Hal ini menyebabkan 

berkurangnya perhatian dengan mempertanyakan praktik Islam seseorang. Pertanyaan 

apakah praktik Islam seseorang itu “Islami” atau tidak, dilihat dari sudut pandang modernis, 

sekarang kurang penting daripada apakah seseorang mempraktikkan Islam sama sekali. 

Oleh karena itu saya berpendapat bahwa mengaitkan kebangkitan dengan reformisme 

teologis kurang relevan dibandingkan sebelumnya. 

Pendekatan ini berdasarkan dikotomi tradisionalis-modernis. Pelajaran dari Pesantren 

Daarut Tauhid menunjukkan bahwa umat Islam kurang peduli dengan perbedaan pandangan 

dan praktik kelompok modernis dan tradisionalis. Perhatian utama mereka adalah bahwa, 

untuk mengatasi penyakit sosial yang merajalela, umat Islam harus mempraktikkan Islam 

mereka, terlepas dari kelompok praktik Islam mana yang mereka ikuti. Dengan demikian, 

pemuda Muslim di Daarut Tauhid lebih menekankan pada akhlak (moralitas Islam), sebuah 

aspek ajaran Islam yang dipahami secara sama oleh kelompok modernis dan tradisionalis 

sehingga tidak menimbulkan perpecahan. Apa yang telah membagi masyarakat Muslim 

menjadi kelompok modernis dan tradisionalis terutama adalah fiqh, karena ada banyak 

ikhtilaf (berbeda pandangan) dalam pemikiran Islam dalam hal ini. Oleh karena itu saya 

berpendapat bahwa Muslim di Daarut Tauhid bukanlah modernis atau tradisionalis, 

melainkan kombinasi keduanya. 

Perpaduan ini terlihat dari ajaran Islam yang dianut di Daarut Tauhid. Tradisi modernis di 

Pesantren Daarut Tauhid dapat dilihat dalam dua hal. Pertama, Pesantren Daarut Tauhid 

menerapkan beberapa praktik modernis untuk ritus Islam. Misalnya, mempraktikkan gaya 

modernis shalat tarawih delapan rakaat di bulan Ramadhan. Kedua, 



Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 58 

 

upaya nyata untuk mengadopsi teknologi modern, jika Kiem (1993:104) dapat dibenarkan 

dalam asumsinya bahwa kaum modernis lebih terbuka untuk mengadopsi teknologi Barat 

daripada kaum tradisionalis.Praktik tradisionalis di Daarut Tauhid juga jelas. Padahal, 

sebagai pesantren, Daarut Tauhid lebih banyak mengusung ciri tradisionalis. Ini karena 

tradisi pesantren itu sendiri diidentikkan dengan garis tradisional pemikiran Islam, terlepas 

dari kenyataan bahwa “pesantren” semacam reformis sekarang sedang berkembang. Dengan 

demikian, Daarut Tauhid memiliki banyak kesamaan dengan tradisi pesantren pada 

umumnya. 

Pesantren Daarut Tauhid, sebagaimana telah kita lihat, tumbuh dari sebuah pengajian 

kecil, seperti halnya pesantren-pesantren lainnya (Dhofier 1980a; 1982). Namun, berbeda 

dengan kasus umum bahwa pesantren didirikan oleh lulusan pesantren yang terpelajar atau 

oleh seorang kyai yang turun-temurun (Dhofier 1980a:72-73; Horikoshi 1976:186- 191), 

Daarut Tauhid didirikan oleh seorang pemimpin muda yang lahir dari tentara- keluarga dan 

lulusan dari akademi teknologi. Dengan demikian, untuk menjadi seorang ahli agama, Aa 

Gym tidak memiliki legitimasi genealogis dan kompetensi intelektual. Untuk mengatasi 

kekurangan-kekurangan ini beberapa ritus sangat penting bagi kekyaian Aa Gym. Ini adalah 

i'tikaf dan haji. I'tikaf Aa Gym yang dilakukan selama Ramadhan tahun 1987 dan haji yang 

dilakukannya dua bulan kemudian mengubah kepribadiannya dan persepsi orang tentang 

dirinya. I'tikaf dan haji berfungsi sebagai fase liminalitas, di mana Aa Gym tinggal "jauh" 

dari orang-orang dan tercermin pada kepribadian dan spiritualitasnya. Setelah i'tikaf dan haji 

selesai, Aa Gym mulai memenuhi syarat sebagai pemuka agama. Hal ini didukung oleh 

beberapa mimpi yang mengungkapkan kepemimpinan masa depan Aa Gym. Oleh karena 

itu, i'tikaf, haji, dan mimpi menjadi sumber legitimasi kekyaian Aa Gym. 

Dilihat dari segi pendirinya, kasus Daarut Tauhid seperti kasus Pesantren Tegal Rejo 

yang didirikan oleh seorang priyayi (Pranowo 1991). Lebih lanjut, seperti dalam kasus 

Daarut Tauhid, Pranowo juga mencatat tingkat tertentu ekspresi kreatif Islam yang 

dipelopori oleh Pesantren Tegal Rejo. Perbedaannya lebih terletak pada 'target' kreativitas 

mereka: sementara Tegal Rejo secara kreatif menggunakan budaya lokal, Daarut Tauhid 

secara kreatif memodifikasi budaya yang lebih global daripada budaya lokal. Alasannya 

tentu karena lokasinya: Tegal Rejo pedesaan sedangkan Daarut Tauhid perkotaan. Jadi, 

tantangannya berbeda tetapi responsnya serupa, karena keduanya cenderung memasukkan, 

bukan menentang, tantangan, dengan modifikasi yang diperlukan. 

Tidak seperti Horikoshi (1976), saya berpendapat bahwa hubungan antara Aa Gym, kyai, 

dan pengikutnya bersifat kolektif dan pribadi. Horikoshi, yang mempelajari kyai di Jawa 

Barat, berpendapat bahwa kyai “harus menjaga jarak tertentu dari massa untuk menjaga 

citra pemimpin simbolis yang tidak mudah diakses publik.” (1976:368) Seperti yang telah 

kita lihat, Aa Gym mengembangkan lingkungan interaksi yang intim dengan para 

pengikutnya. Nasehat dan musyawarah keagamaan di Daarut Tauhid tidak bersifat 

impersonal. Namun, Aa Gym, seperti kyai lainnya, tetap karismatik di mata pengikutnya. Ini 

mungkin mengikuti hubungan pemimpin-pengikut dalam tradisi Jawa, yang, seperti yang 

ditunjukkan Murtono, "hubungan pribadi dan erat dari rasa saling menghormati dan 

tanggung jawab" (bnd. Guinness 1986:180). Oleh karena itu, saya berpendapat bahwa 

kepemimpinan kyai, seperti kepemimpinan di kalangan orang Ledok di Yogyakarta 

(Guinness 1986:181), kurang dipahami sebagai hak istimewa daripada sebagai tanggung 

jawab agama. Kyai ditawari kepercayaan atas dasar pemikiran komunitasnya dan kurang 

atas dasar pengikut pribadinya. 

 

 



Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 59 

 

KESIMPULAN 
Penguatan moralitas Islam, Pesantren Daarut Tauhid telah memberikan kontribusi 

terhadap tradisi pesantren secara luas. Memang benar bahwa tujuan semua pesantren adalah 

untuk memperbaiki akhlak santrinya, mendidik jiwanya, menyebarkan kebajikan, 

mengajarkan kesusilaan, dan mempersiapkan mereka untuk kehidupan yang ikhlas dan suci. 

Namun, di pesantren lain, penanaman akhlak ini hanya terbatas pada santri yang tinggal di 

kompleks pesantren. Santri-santri ini pada gilirannya diharapkan menjadi contoh hidup 

akhlak Islami ketika mereka kembali ke tanah air. Dengan demikian, secara umum peran 

pesantren dalam penerapan akhlak Islami di kalangan umat Islam secara tidak langsung, 

yaitu kyai dan santri menjadi contoh perilaku Islami yang benar Sebaliknya, peran 

Pesantren Daarut Tauhid dalam penguatan moralitas Islam cukup langsung. Hal ini terlihat 

jelas melalui beberapa faktor. Pertama, nama populernya, Pesantren Bengkel Akhlaq, 

mencerminkan fokusnya yang disengaja pada penguatan moralitas di komunitas Muslim. 

Kedua, kehidupan pesantren juga dikembangkan dalam ranah budi pekerti, dalam hal 

perilaku lisan dan jasmani. Ketiga, akhlak Islami selalu menjadi tema sentral dari khutbah-

khutbah umum dan publikasi-publikasi tertulis yang dikeluarkan oleh pesantren. Keempat, 

kegiatan utama adalah workshop spiritual yang bertujuan untuk merehabilitasi moralitas 

umat Islam. Sebenarnya, ide workshop ini berawal dari tradisi short course yang ada di 

hampir semua pesantren. Di Jawa Barat dikenal dengan pasaran, yaitu kursus singkat di 

bulan Ramadhan dimana satu atau dua kitab, biasanya cukup tebal, dibacakan secara 

maraton sampai selesai. Baru-baru ini, tradisi ini disebut pesantren kilat, yang biasa 

diadakan di bulan Ramadhan di banyak pesantren dan masjid. Meskipun demikian, pasaran 

dan pesantren kilat pada umumnya lebih mementingkan penguasaan ilmu-ilmu keislaman 

daripada penerapan praktis akhlak Islami dalam kehidupan sehari-hari. Yang terakhir ini 

lebih menjadi perhatian 

Pesantren Daarut Tauhid. Saya berpendapat bahwa untuk bentuk lokakarya moral ini lah 

Pesantren Daarut Tauhid menarik perhatian pemuda Muslim di perkotaan Bandung. 

Penguatan akhlak Islami di Daarut Tauhid semakin efektif dengan terciptanya tradisi ritual 

menangis. Daarut Tauhid mendirikan tradisi ritual menangis individu dan komunal. Ini 

merupakan ciri baru dari tradisi pesantren di Jawa. Mungkin sudah ada tradisi tangisan 

spiritual di kalangan Muslim, terutama di kalangan Sufi. Namun, itu bersifat individual dan 

sebagai akibatnya tidak diakui secara sosial. Melalui tangisan ini, umat Islam di Daarut 

Tauhid secara efektif mengendalikan hidup mereka: menjadi sadar agama, mereka 

menyucikan diri dari dosa dan maksiat dan mengejar standar tertinggi kesalehan dan 

kebenaran. Air mata berarti, bagi mereka, ketakutan dan kepatuhan, penyerahan dan 

kelegaan. Dengan memperkuat moralitas Islam inilah Islam di Bandung “mendapatkan 

energi” di kalangan pemuda Muslim. Untuk mendapatkan energi ini, Islam tidak harus 

kehilangan definisinya, sebagaimana dikemukakan Geertz. Jika Geertz mendasarkan 

penilaiannya pada pengamatannya bahwa penyakit kehidupan modern sedang terjadi di 

kalangan umat Islam, Daarut Tauhid dapat digunakan untuk melawan proposisi Geertz. 

Daarut Tauhid mencoba untuk memperkuat moralitas Islam dan, sebagai hasilnya, ia 

mendapatkan energi. Jadi, untuk mendapatkan energi, umat Islam harus menegaskan, dan 

tidak meninggalkan, definisi Islam. Tentu saja, pelajaran dari kasus Pesantren Daarut 

Tauhid menunjukkan bahwa Islam, di Indonesia dan di tempat lain, kini mendapatkan 

energi dengan mempertahankan definisi Islam. 

 

 

 



Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 60 

 

DAFTAR PUSTAKA 
1. Ahmad, Khurshid. 1983. “The Nature of Islamic Resurgence” in Voices of Resur- gent 

Islam. J. L. Esposito (ed.), pp. 218–229. New York: Oxford Univer- sity Press. 

2. Amstrong, Karen. 1991. Muhammad: a Western Attempt to Understand Islam. 

London: Victor Gollancz Ltd. 

3. As-Sinjari, A. 1994. “Mengapa Takut pada Allah” in Menangis karena Takut pada Allah. 

Trans. by Farid Ma’ruf and Kathur Suhardi. Pp. 16–47. Jakarta: Pustaka Al Kautsar. 

4. Bachtiar, H. W. 1985. “The Religion of Java: A Commentary” in Readings on Islam in 

Southeast Asia. A. Ibrahim et al (eds.), pp. 278–285. Singapore: Insti- tute of Southeast 

Asian Studies. 

5. Bailey, D. J. 1986. Rural Islam in Sundanese Java: A Cultural Interpretation of Peasant 

Resistance. Ph.D thesis, Department of Anthropology, University of Sydney. 

6. Bell, C. 1992. Ritual Theory Ritual Practice. Oxford: Oxford University Press. Bowen, J. 

R. 1987. “Islamic Transformations: From Sufi Doctrine to Ritual 

7. Bowen, J. R. 1993. Muslims Through Discourse: Religion and Ritual in Gayo Society. 

Princeton: Princeton University Press. 

8. Cantory, L. J. 1990. “The Islamic Revival as Conservatism and as Progress in 

Contemporary Egypt” in Religious Resurgence and Politics in the Contem- porary 

World. E. Sahliyeh (ed.). New York: State University of New York Press. 

9. Dessouki, A. E. H. 1982. Islamic Resurgence in the Arab World. New York: Praeger. 

10. Dewey, A. G. 1962. Peasant Marketing in Java. New York: The Free Press of Glencoe 

Inc. 

11. Dhofier, Zamakhsyari. 1980a. The Pesantren Tradition: A Study of the Role of the Kyai 

in the Maintenance of the Traditional Ideology of Islam in Java. Ph.D Thesis, The 

Australian National University, Canberra. 

12. Dhofier, Zamakhsyari. 1980b. “Islamic Education and Traditional Ideology on Java” in 

Indonesia: the Making of a Culture. J. J. Fox (ed.), pp. 263–271. Canberra: Research 

School of Pacific Studies. 

13. Fox, J. J. 1991. “Ziarah Visits to the Tombs of the Wali, The Founder of Islam on Java” 

in Islam in the Indonesian Social Context. M. C. Ricklefs (ed.), 

pp. 19–38. Clayton: Centre of Southeast Asian Studies, Monash Univer- sity. 

14. Geertz, Clifford. 1960. “The Javanese Kyai: The Changing Role of A Cultural Broker” 

in Comparative Study in Society and History. Vol. II. Pp. 228–249. 

Geertz, Clifford. 1969. “Modernisation in a Muslim Society: The Indonesian 

15. Geertz, Clifford. 1976. The Religion of Java. Chicago: The University of Chicago Press. 

16. Geertz, Clifford. 1979. “‘Internal Conversion’ in Contemporary Bali” in Reader in 

Comparative Religion: An Anthropological Approach. Fourth Edition. William A. Lessa 

and Evon. Z. Vogt (eds.), pp. 444–454. New York: Harper Collins Publishers. 

17. Geertz, Clifford. 1993. The Interpretation of Cultures. London: Fontana Press Geertz, 

Clifford. 1995. After the Fact: Two Countries, Four Decades, One 

Anthro- pologist. Cambridge: Harvard University Press. 

18. Gibb, H. A. R. and J. H. Kramers (eds.). 1961. Shorter Encyclopaedia of Islam. 

Leiden: E. J. Brill. 

19. Glicken, J. 1987. “Sundanese Islam and the Value of Hormat: Control, Obedience, and 

Social Location in West Java” in Indonesian Religions in Transition. R. S. Kipp and S. 

Rodgers (eds.), pp. 238–252. Tucson: The University of Arizona Press. 

20. Hodgson, M. G. S. 1974. The Venture of Islam: Conscience and History in a World 

Civilisation. Vol. 2 (The Expansion of Islam in the Middle Periods). Chicago: The 



Abdurrahman                                           The Workshop For Morality 
  

 
    

    Journal Transformation of Mandalika, 2023, Vol.4 , No. 2 

 

| 

 

 61 

 

University Of Chicago Press. 

21. Horikoshi, H. 1976. A Traditional Leader in a Time of Change: The Kyai and Ulama in 

West Java. Ann Arbour: University Microfilm International. 

22. Jamhari. 1995. To Visit A Sacred Tomb: The Practice of Ziarah to Sunan Tembay- ad’s 

Resting Place in Klaten, Java. MA thesis, Department of Archaeology and Anthropology, 

The Australian National University, Canberra. 

23. Jensen, I. K. Khin. 1989. “Belief in God: Impetus for Social Action” in Social 

Consequences of Religious Belief. William Reace Garrett (ed.), pp. 91– 

99. New York: Paragon House. 

24. Johns, Anthony H. 1975. “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Direc- tions” in 

Indonesia. No. 19:33–55. 

25. Karim, I. A. 1993. Kegiatan Dakwah ‘Daarut Tauhid’ dan Pengaruhnya terhadap Perilaku 

Para Remaja. Skripsi, Department of Dakwah, State Institute for Islamic Studies, 

Bandung. 


