Journal Scientific of Mandalika (jsm) e-1SSN: 2745-5955, p-ISSN: 2809-0543, Vol. 7, No. 1, 2026
website: http://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jomla
Accredited Sinta 5 based on SK. No. 177/E/KPT/2024

Interpretasi Simbolik Kendi Maling dalam Konteks Kehidupan Sosial Masyarakat
Banyumulek Lombok Barat

Mi’rajus Subyan Rahmat!'*, Bayu Aji Pamungkas?, Muhammad Tomi3.
123Universitas Pendidikan Mandalika
*Corresponding Author: subyan@undikma.ac.id
e-mail:bayuajiamungkas@undikma.ac.id

Abstrack:The kendi maling (maling jug) is a typical pottery artifact from Banyumulek Village, West Lombok, with a
unique shape and symbolic meaning in the social life of the Sasak people. This study aims to uncover the symbolic
interpretation of the kendi maling (maling jug) through Charles Sanders Peirce's semiotic framework, which includes
the categories of icon, index, and symbol. The method used was descriptive qualitative, with data collection techniques
including observation, in-depth interviews, and documentation. The results indicate that the kendi maling (maling
jug) functions as an icon representing the continuity of craft traditions, as an index related to the values of caution
and traditional protection systems, and as a symbol reflecting the simplicity, ingenuity, and wisdom of the Banyumulek
people. However, the modernization and commaodification of pottery have caused a shift in meaning, with the younger
generation increasingly disconnected from the philosophical values contained in the artifact. This study emphasizes
the importance of preserving the symbolic meaning of the kendi maling (maling jug) as part of efforts to maintain
local cultural identity and support the sustainability of the Banyumulek craft tradition.

Keywords: Interpretation, Kendi Maling, Symbolism, Social Life

Abstrak: Kendi maling merupakan artefak gerabah khas Desa Banyumulek, Lombok Barat, yang memiliki keunikan
bentuk dan makna simbolik dalam kehidupan sosial masyarakat Sasak. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap
interpretasi simbolik kendi maling melalui kerangka semiotika Charles Sanders Peirce yang mencakup kategori ikon,
indeks, dan simbol. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa
observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kendi maling berfungsi
sebagai ikon yang merepresentasikan kesinambungan tradisi kriya, sebagai indeks yang berkaitan dengan nilai kehati-
hatian dan sistem proteksi tradisional, serta sebagai simbol yang mencerminkan kesederhanaan, kecerdikan, dan
kebijaksanaan masyarakat Banyumulek. Namun, modernisasi dan komodifikasi gerabah menyebabkan pergeseran
makna, di mana generasi muda semakin terputus dari nilai filosofis yang terkandung dalam artefak tersebut. Penelitian
ini menegaskan pentingnya pelestarian makna simbolik kendi maling sebagai bagian dari upaya menjaga identitas
budaya lokal dan mendukung keberlanjutan tradisi kriya Banyumulek.

Kata kunci: Interpretasi, Kendi Maling, Simbolisme, Kehidupan Sosial Masyarakat

Pendahuluan

Dalam kebudayaan masyarakat Lombok Barat, khususnya di Desa Banyumulek, benda-
benda kriya tidak hanya berfungsi sebagai objek material yang memenuhi kebutuhan praktis, tetapi
juga mengandung lapisan simbolik yang merefleksikan sistem nilai, pandangan hidup, serta
pengetahuan budaya masyarakat setempat. Desa Banyumulek telah lama dikenal sebagai salah satu
sentra gerabah di Pulau Lombok, di mana tradisi membuat gerabah diwariskan secara turun-
temurun melalui praktik langsung dan pembelajaran berbasis pengalaman. Pada konteks inilah
kriya menjadi lebih dari sekadar aktivitas produksi; ia merupakan manifestasi identitas kultural
yang membentuk cara masyarakat memahami hubungan antara manusia, alam, dan kehidupan
sehari-hari. Salah satu artefak yang paling kuat menyimpan dimensi simbolik tersebut adalah kendi
maling, sebuah wadah air khas Banyumulek yang memiliki lubang pengisian tersembunyi di
bagian bawah tubuhnya.

Kendi maling tidak hanya menarik secara visual karena keunikannya, tetapi juga sarat nilai
dan makna yang berakar pada pengetahuan lokal (local wisdom) masyarakat Sasak. Keunikan
bentuknya dengan lubang tersembunyi yang sulit dikenali mata awam, lubang tersebut ternyata
berbentuk seperti corong kerucut dan sebagai jalan masuknya air. Ketika kendi dalam posisi berdiri

This is an open-access article under the CC-BY-SA License. Copyright2026@author (s) 244



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jomla
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:subyan@undikma.ac.id
mailto:bayuajiamungkas@undikma.ac.id

maka otomatis air tidak akan keluar melalui lubang yang ada di bawah kendi. "Itulah mengapa,
kendi ini disebut kendi maling. Karena masuknya lewat belakang. Sembunyi-sembunyi seperti
maling,” (Anas, 2016). Dalam perspektif antropologi budaya, benda-benda kriya seperti kendi
maling dapat dipahami sebagai “teks budaya” yang dapat dibaca dan diinterpretasikan.

Seiring dengan menguatnya pariwisata dan industrialisasi kriya di Lombok, makna simbolik
kendi maling menghadapi tantangan baru. Gerabah Banyumulek saat ini diproduksi dalam jumlah
yang semakin meningkat setiap tahunnya untuk memenuhi permintaan pasar, yang lebih
menekankan nilai estetika dan fungsi dekoratif daripada nilai simbolik atau filosofisnya. Hasil
wawancara lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar perajin muda tidak memahami makna
filosofi kendi maling; mereka memandangnya hanya sebagai salah satu produk gerabah yang perlu
dibuat bila ada pesanan. Bahkan beberapa perajin mengaku tidak pernah membuat kendi maling
karena permintaan pasar yang rendah dan ketidaktahuan akan keterampilan teknis tertentu.
Fenomena ini mengindikasikan adanya disrupsi kultural, di mana nilai-nilai simbolik yang melekat
pada kendi maling tereduksi oleh logika pasar dan tuntutan ekonomi jangka pendek.

Konsekuensi dari pergeseran ini cukup signifikan. Ketika generasi muda tidak lagi
memahami makna simbolik kendi maling, maka warisan nilai budaya yang terkandung di
dalamnya berpotensi hilang dan terputus dari rantai pewarisan tradisi. Padahal, menurut Kusuma
& Roisah (2022), ekspresi budaya tradisional tidak hanya diwujudkan melalui praktik budaya,
tetapi juga melalui benda-benda material seperti keramik yang menyimpan memori kolektif dan
identitas masyarakat. Artinya, kehilangan makna dalam artefak budaya sama artinya dengan
menghapus sebagian ingatan sosial dan cara masyarakat memaknai kehidupannya. Dalam konteks
ini, kendi maling memiliki fungsi ganda: sebagai benda pakai yang digunakan untuk menyimpan
air, dan sebagai representasi nilai-nilai budaya yang hidup di masyarakat Banyumulek.

Di sisi lain, dinamika perubahan sosial juga memperlihatkan adanya tantangan ekonomi
yang berdampak pada pelestarian objek-objek budaya seperti kendi maling. Generasi muda di
Banyumulek kini cenderung memilih bekerja di luar negeri atau di sektor nonkerajinan, karena
pendapatan dari produksi gerabah dianggap tidak mencukupi untuk memenuhi kebutuhan hidup.
Kondisi ini semakin memperlemah keberlanjutan tradisi kriya lokal, termasuk penguasaan
keterampilan membuat kendi maling yang memerlukan teknik khusus dan proses yang lebih
kompleks dibandingkan gerabah biasa. Jika situasi ini dibiarkan, maka dalam jangka panjang
masyarakat Banyumulek berisiko kehilangan salah satu ikon budaya yang menjadi identitas desa
mereka.

Selain faktor ekonomi, perubahan gaya hidup dan kurangnya dokumentasi pengetahuan juga
turut mempercepat tergerusnya makna budaya kendi maling. Tradisi lisan yang selama ini menjadi
media utama pewarisan nilai semakin jarang digunakan oleh generasi muda, sementara lembaga-
lembaga budaya lokal belum melakukan upaya sistematis untuk mendokumentasikan makna,
praktik, dan teknik pembuatan kendi maling secara komprehensif. Padahal, jika ditinjau melalui
lensa antropologi simbolik, benda-benda kriya seperti kendi maling menyimpan lapisan makna
yang dapat memperkaya pemahaman tentang identitas sosial, sejarah lokal, dan nilai-nilai kearifan
yang dimiliki masyarakat.

Dalam konteks tersebut, penelitian mengenai interpretasi simbolik kendi maling menjadi
penting dan relevan. Kajian ini tidak hanya mengisi kekosongan literatur mengenai makna budaya
kendi maling karena sebagian besar penelitian terdahulu hanya menyoroti aspek teknis dan estetika
gerabah Banyumulek, tetapi juga memberikan kontribusi dalam upaya pelestarian pengetahuan
lokal.

245



Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan kerangka analisis
semiotika Charles Sanders Peirce. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menangkap realitas
sosial dan makna budaya yang tidak dapat dijelaskan melalui angka, melainkan melalui interpretasi
mendalam terhadap konteks, pengalaman, dan simbol-simbol budaya. Metode yang digunakan
dalam penelitian ini yaitu metode kualitatif. Pendekatan kualitatif bertujuan untuk memahami
fenomena terkait dengan apa yang dialami oleh subjek penelitian seperti perilaku, persepsi,
motivasi, tindakan dan lain-lain secara holistik dan dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata
dan bahasa atau kalimat, pada suatu konteks khusus yang alamiah dengan memanfaatkan berbagai
metode alamiah (Moleong, 2017). Kualitatif deskriptif memungkinkan peneliti menggambarkan
fenomena secara sistematis serta mengurai makna simbolik kendi maling sebagai artefak budaya
yang hidup dalam masyarakat Banyumulek. Penggunaan teori semiotika Peirce menjadi relevan
karena kendi maling memuat tanda-tanda visual dan filosofis yang hanya dapat dianalisis melalui
kerangka interpretatif yang memandang tanda sebagai relasi triadik antara objek, representamen,
dan interpretan.

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan
interpretasi tanda. Pada tahap reduksi data, peneliti memilih dan menyederhanakan data lapangan
untuk mengidentifikasi tanda-tanda budaya yang relevan dengan konteks penelitian. Tahap
penyajian data dilakukan dengan mengorganisasi data dalam bentuk narasi deskriptif yang
memudahkan peneliti melihat pola-pola makna yang muncul. Selanjutnya, interpretasi tanda
dilakukan menggunakan kategori ikon, indeks, dan simbol menurut Peirce: ikon untuk
menginterpretasikan kemiripan bentuk kendi maling dengan objek referensinya; indeks untuk
menjelaskan hubungan sebab-akibat antara bentuk lubang tersembunyi dengan nilai kehati-hatian;
dan simbol untuk memahami makna budaya yang lahir dari kesepakatan masyarakat. Validitas
data dijaga melalui triangulasi sumber dan metode, yaitu dengan membandingkan informasi dari
berbagai narasumber, teknik pengumpulan data, dan waktu yang berbeda. Selain itu, member
checking dilakukan dengan meminta konfirmasi kembali kepada narasumber utama untuk
memastikan bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan makna yang dipahami oleh masyarakat
lokal.

Hasil Penelitian dan Pembahasan

Berdasarkan hasil penelitian tentang interpretasi Kendi Maling dalam konteks kehidupan
social Masyarakat Banyumulek dapat diperoleh beberapa bentuk semiotika yang termasuk dalam
trikotomi menurut Peirce yaitu ikon, indeks, dan simbol. Berikut penjelasan terkait dengan ikon,
indeksikal, dan simbol.
1. Bentuk lkon Kendi Maling dalam konteks kehidupan social Masyarakat Banyumulek

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kendi maling memiliki struktur makna berlapis yang
terbangun melalui hubungan antara bentuk material, fungsi historis, serta pemaknaan sosial yang
hidup di masyarakat Banyumulek. Pada tataran ikonik, kendi maling mempertahankan bentuk
dasar kendi tradisional, yaitu tubuh bulat, leher pendek, dan lubang penuangan di bagian atas.
Kemiripan ini menunjukkan kesinambungan tradisi kriya yang diwariskan secara turun-temurun
melalui proses pembelajaran langsung dari orang tua kepada anak. Namun, ciri khasnya terletak
pada keberadaan lubang tersembunyi di bagian bawah yang berfungsi sebagai tempat pengisian
air. Menurut Peirce (Wulandari dan Siregar, 2020) menyatakan bahwa ikon adalah tanda yang
berhubungan antara penanda dan petandanya yang bersifat bersamaan dalam bentuk alamiah atau

246



hubungan tanda dengan acuannya bersifat mirip. Keunikan bentuk ini bukan hanya inovasi teknis,
tetapi juga representasi estetika lokal yang membedakan kendi maling dari bentuk kendi di wilayah
lain. Masyarakat menganggap bahwa bentuk tersebut menambah “nilai misteri” sekaligus
menegaskan keahlian teknis perajin dalam mengolah tanah liat menjadi objek yang tidak hanya
indah, tetapi juga unik.

t
Gambar 1. Lubang Tersembunyi Kendi Maling
Foto: Subyan 2025
2. Bentuk Indeksikal Kendi Maling dalam konteks kehidupan social Masyarakat
Banyumulek

Indeksikal merupakan sebuah tanda yang langsung merujuk pada kebenaran atau tanda
yang menggambarkan hubungan secara alami antara tanda dan penanda yang mengandung
hubungan sebab akibat. Jadi, indeks merupakan tanda yang memiliki atau menunjukkan adanya
hubungan alamiah antara tanda dan petanda yang bersifat hubungan sebab akibat, atau suatu tanda
yang langsung mengacu pada kenyataan. Sari, dkk (2021). Pada tingkat ini, bentuk lubang
tersembunyi pada kendi maling memiliki hubungan kuat dengan nilai kehati-hatian dan proteksi.
Berdasarkan narasi lisan yang dituturkan oleh tokoh masyarakat, kendi maling pada masa lalu
diyakini digunakan dalam lingkungan bangsawan atau lingkungan kerajaan sebagai strategi untuk
menghindari tindakan meracuni air minum, karena lubang tersembunyi tersebut mempersulit
orang asing untuk mengetahui titik masuk air. Dengan demikian, bentuk benda ini menjadi
penanda (index) tentang sistem keamanan tradisional serta pandangan masyarakat terhadap
pentingnya kewaspadaan dalam kehidupan sosial. Selain fungsi historis tersebut, bentuk
tersembunyi ini juga dimaknai sebagai simbol bahwa sesuatu yang berharga harus dijaga dengan

baik dan tidak selalu ditampilkan secara mencolok. 1

Gambar 2. Kendi Maling

247



Foto: Subyan 2025

3. Bentuk Simbolik Kendi Maling dalam konteks kehidupan social Masyarakat
Banyumulek

Simbol atau tanda merupakan ilmu yang termasuk pada kajian semiotika yang menandakan
suatu keadaan yang menjelaskan suatu makna dari sebuah objek disekitar kita (Saleha & Mia,
2023). Pada tataran simbolik, kendi maling mengandung makna filosofis yang lebih mendalam.
Masyarakat Banyumulek hidup secara sederhana, tidak mencolok, namun memiliki nilai dan isi
yang bermakna. Simbolisme ini mencerminkan etika hidup masyarakat Sasak yang menekankan
kehati-hatian, kesederhanaan, kerendahan hati, serta kecerdikan dalam menghadapi tantangan.
Dalam beberapa wawancara, sebagian masyarakat menyebut kendi maling sebagai representasi
keseimbangan antara tampilan luar dan nilai batin, sebagaimana manusia yang tidak perlu pamer
untuk dianggap berarti. Dengan demikian, simbolisme kendi maling melampaui bentuk fisik dan
menjadi bagian dari ajaran moral yang diwariskan secara turun-temurun.

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan bahwa makna-makna tersebut mulai
memudar di tengah arus modernisasi dan tuntutan pasar pariwisata. Generasi muda perajin banyak
yang tidak mengenal nilai filosofis kendi maling, dan sebagian bahkan belum pernah membuatnya
karena lebih fokus pada produk-produk yang lebih laku dijual kepada turis. Pemerintah desa pun
belum memiliki program pelestarian yang secara khusus menekankan pada aspek simbolik atau
nilai budaya kendi maling. Kondisi ini menyebabkan dekontekstualisasi, di mana kendi maling
semakin dipandang semata-mata sebagai komoditas dekoratif daripada sebagai representasi nilai
budaya. Situasi ini menunjukkan bahwa penguatan kembali pemaknaan simbolik menjadi penting
sebagai upaya menjaga kelestarian identitas budaya Banyumulek.

Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa kendi maling merupakan artefak budaya yang memiliki
lapisan makna kompleks dan berperan penting dalam kehidupan sosial masyarakat Banyumulek.
Melalui pendekatan semiotika Charles Sanders Peirce, ditemukan bahwa kendi maling memuat
tiga fungsi utama: sebagai ikon yang mempertahankan kemiripan dengan bentuk kendi tradisional,
sebagai indeks yang menunjukkan hubungan sebab-akibat antara desain lubang tersembunyi dan
nilai kehati-hatian, serta sebagai simbol yang merepresentasikan kebijaksanaan, kesederhanaan,
dan kecerdikan masyarakat Sasak. Ketiga kategori tanda ini memperlihatkan bahwa kendi maling
bukan hanya produk kriya, tetapi juga media yang mengkomunikasikan nilai dan pengetahuan
tradisional secara nonverbal.

Temuan penelitian juga memperlihatkan adanya perubahan makna budaya seiring dengan
perkembangan industri pariwisata dan tuntutan ekonomi modern. Banyak perajin muda tidak lagi
memahami nilai filosofis yang melekat pada kendi maling dan hanya memproduksinya
berdasarkan permintaan pasar. Pergeseran orientasi ini menyebabkan terjadinya pemisahan antara
bentuk fisik dan makna simbolik, sehingga kendi maling semakin dipandang sebagai komoditas
dekoratif daripada sebagai representasi identitas dan memori budaya masyarakat Banyumulek.
Kurangnya dokumentasi pengetahuan lokal dan melemahnya tradisi lisan turut mempercepat
berkurangnya pemahaman generasi muda terhadap nilai budaya yang hidup dalam artefak tersebut.

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini menekankan pentingnya pelestarian yang tidak
hanya berfokus pada aspek material kriya, tetapi juga pada revitalisasi makna simboliknya.
Penguatan pendidikan berbasis kearifan lokal, dokumentasi nilai dan teknik pembuatan, serta
integrasi pengetahuan budaya ke dalam kegiatan komunitas menjadi langkah penting untuk

248



menjaga keberlanjutan tradisi. Interpretasi simbolik terhadap kendi maling memberikan kontribusi
signifikan dalam memperkuat identitas lokal dan mendorong masyarakat untuk kembali
memahami artefak sebagai cerminan nilai dan sejarah kolektif. Dengan demikian, kendi maling
memiliki potensi tidak hanya sebagai produk seni, tetapi juga sebagai sumber kearifan yang
relevan bagi generasi mendatang.

Daftar Pustaka

Anas, A. (2016). Filosofi kendi maling gerabah unik Lombok yang mencuri perhatian.
https://www.liputan6.com/citizen6/read/2471357/filosofi-kendi-maling-gerabah-unik-
lombok-yang-mencuri-perhatian

Geertz, C. (1992). Kebudayaan dan agama. Yogyakarta: Kanisius.

Hadi, S. (2015). Makna simbolik kerajinan gerabah dalam kehidupan sosial masyarakat Lombok.
Jurnal Humaniora, 27(2), 145-156.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Kusuma, P. H., & Roisah. (2022). Perlindungan ekspresi budaya tradisional dan indikasi geografis:
Suatu kekayaan intelektual dengan kepemilikan komunal. Jurnal Pembangunan Hukum
Indonesia, 4(1), 107—120. https://doi.org/10.14710/jphi.v4i1.107-120

Moleong, L. J. (2017). Metode penelitian kualitatif (Edisi revisi). Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Pemerintah Kabupaten Lombok Barat. (2016). Profil budaya dan kesenian tradisional Lombok
Barat. Gerung: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata.

Rahmawati, S. (2020). Interpretasi simbolik kendi maling sebagai media pendidikan sosial di Desa
Banyumulek. Jurnal Kajian Budaya Nusantara, 5(1), 33—44.

Saleha, & Mia R. Y. (2023). Analisis semiotika Charles Sanders Peirce pada simbol rambu lalu
lintas dead end. Jurnal Universitas Komputer Indonesia.

Sari, N., Anshari, A., & Usman, U. (2021). Novel Tarian Bumi karya Oka Rusmini (Kajian
semiotika Charles Sanders Peirce). Fon: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia,
17(2), 135-145.

Sibarani, R. (2012). Kearifan lokal: Hakikat, peran, dan metode tradisi lisan. Jakarta: Asosiasi
Tradisi Lisan.

Spradley, J. P. (2007). Metode etnografi. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Suparlan, P. (2014). Simbol dan makna dalam kebudayaan. Jakarta: Obor Indonesia.

Widiastuti, & Prayitno. (1984). Gerabah Banyumulek: Koleksi Museum Negeri NTB. Mataram:
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan NTB.

Waulandari, S., & Siregar, E. D. (2020). Kajian semiotika Charles Sanders Peirce: Relasi trikotomi
(ikon, indeks, dan simbol) dalam cerpen Anak Mercusuar karya Mashdar Zainal. Titian:
Jurnal llmu Humaniora, 4(1), 29-41.

Yulianti, N. L. (2018). Kerajinan gerabah Banyumulek sebagai identitas budaya masyarakat
Lombok Barat. Mataram: Universitas Mataram.

249


https://www.liputan6.com/citizen6/read/2471357/filosofi-kendi-maling-gerabah-unik-lombok-yang-mencuri-perhatian
https://www.liputan6.com/citizen6/read/2471357/filosofi-kendi-maling-gerabah-unik-lombok-yang-mencuri-perhatian
https://doi.org/10.14710/jphi.v4i1.107-120

