
Journal Scientific of Mandalika (jsm) e-ISSN: 2745-5955, p-ISSN: 2809-0543, Vol. 7, No. 1, 2026 

website: http://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jomla  

Accredited Sinta 5 based on SK. No. 177/E/KPT/2024 

 

 
                      This is an open-access article under the CC-BY-SA License. Copyright2026@author (s)                             244 
 
 

 

Interpretasi Simbolik Kendi Maling dalam Konteks Kehidupan Sosial Masyarakat 

Banyumulek Lombok Barat 

Mi’rajus Subyan Rahmat¹*, Bayu Aji Pamungkas², Muhammad Tomi³. 
¹,2,3Universitas Pendidikan Mandalika 

*Corresponding Author: subyan@undikma.ac.id 

e-mail:bayuajiamungkas@undikma.ac.id 

Abstrack:The kendi maling (maling jug) is a typical pottery artifact from Banyumulek Village, West Lombok, with a 

unique shape and symbolic meaning in the social life of the Sasak people. This study aims to uncover the symbolic 

interpretation of the kendi maling (maling jug) through Charles Sanders Peirce's semiotic framework, which includes 

the categories of icon, index, and symbol. The method used was descriptive qualitative, with data collection techniques 

including observation, in-depth interviews, and documentation. The results indicate that the kendi maling (maling 

jug) functions as an icon representing the continuity of craft traditions, as an index related to the values of caution 

and traditional protection systems, and as a symbol reflecting the simplicity, ingenuity, and wisdom of the Banyumulek 

people. However, the modernization and commodification of pottery have caused a shift in meaning, with the younger 

generation increasingly disconnected from the philosophical values contained in the artifact. This study emphasizes 

the importance of preserving the symbolic meaning of the kendi maling (maling jug) as part of efforts to maintain 

local cultural identity and support the sustainability of the Banyumulek craft tradition. 

Keywords: Interpretation, Kendi Maling, Symbolism, Social Life 

 

Abstrak: Kendi maling merupakan artefak gerabah khas Desa Banyumulek, Lombok Barat, yang memiliki keunikan 

bentuk dan makna simbolik dalam kehidupan sosial masyarakat Sasak. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 

interpretasi simbolik kendi maling melalui kerangka semiotika Charles Sanders Peirce yang mencakup kategori ikon, 

indeks, dan simbol. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa 

observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kendi maling berfungsi 

sebagai ikon yang merepresentasikan kesinambungan tradisi kriya, sebagai indeks yang berkaitan dengan nilai kehati-

hatian dan sistem proteksi tradisional, serta sebagai simbol yang mencerminkan kesederhanaan, kecerdikan, dan 

kebijaksanaan masyarakat Banyumulek. Namun, modernisasi dan komodifikasi gerabah menyebabkan pergeseran 

makna, di mana generasi muda semakin terputus dari nilai filosofis yang terkandung dalam artefak tersebut. Penelitian 

ini menegaskan pentingnya pelestarian makna simbolik kendi maling sebagai bagian dari upaya menjaga identitas 

budaya lokal dan mendukung keberlanjutan tradisi kriya Banyumulek. 

Kata kunci: Interpretasi, Kendi Maling, Simbolisme, Kehidupan Sosial Masyarakat 

 

Pendahuluan 

Dalam kebudayaan masyarakat Lombok Barat, khususnya di Desa Banyumulek, benda-

benda kriya tidak hanya berfungsi sebagai objek material yang memenuhi kebutuhan praktis, tetapi 

juga mengandung lapisan simbolik yang merefleksikan sistem nilai, pandangan hidup, serta 

pengetahuan budaya masyarakat setempat. Desa Banyumulek telah lama dikenal sebagai salah satu 

sentra gerabah di Pulau Lombok, di mana tradisi membuat gerabah diwariskan secara turun-

temurun melalui praktik langsung dan pembelajaran berbasis pengalaman. Pada konteks inilah 

kriya menjadi lebih dari sekadar aktivitas produksi; ia merupakan manifestasi identitas kultural 

yang membentuk cara masyarakat memahami hubungan antara manusia, alam, dan kehidupan 

sehari-hari. Salah satu artefak yang paling kuat menyimpan dimensi simbolik tersebut adalah kendi 

maling, sebuah wadah air khas Banyumulek yang memiliki lubang pengisian tersembunyi di 

bagian bawah tubuhnya. 

Kendi maling tidak hanya menarik secara visual karena keunikannya, tetapi juga sarat nilai 

dan makna yang berakar pada pengetahuan lokal (local wisdom) masyarakat Sasak. Keunikan 

bentuknya dengan lubang tersembunyi yang sulit dikenali mata awam, lubang tersebut ternyata 

berbentuk seperti corong kerucut dan sebagai jalan masuknya air. Ketika kendi dalam posisi berdiri 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://ojs.cahayamandalika.com/index.php/jomla
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:subyan@undikma.ac.id
mailto:bayuajiamungkas@undikma.ac.id


245 

 

maka otomatis air tidak akan keluar melalui lubang yang ada di bawah kendi. "Itulah mengapa, 

kendi ini disebut kendi maling. Karena masuknya lewat belakang. Sembunyi-sembunyi seperti 

maling," (Anas, 2016). Dalam perspektif antropologi budaya, benda-benda kriya seperti kendi 

maling dapat dipahami sebagai “teks budaya” yang dapat dibaca dan diinterpretasikan.  

Seiring dengan menguatnya pariwisata dan industrialisasi kriya di Lombok, makna simbolik 

kendi maling menghadapi tantangan baru. Gerabah Banyumulek saat ini diproduksi dalam jumlah 

yang semakin meningkat setiap tahunnya untuk memenuhi permintaan pasar, yang lebih 

menekankan nilai estetika dan fungsi dekoratif daripada nilai simbolik atau filosofisnya. Hasil 

wawancara lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar perajin muda tidak memahami makna 

filosofi kendi maling; mereka memandangnya hanya sebagai salah satu produk gerabah yang perlu 

dibuat bila ada pesanan. Bahkan beberapa perajin mengaku tidak pernah membuat kendi maling 

karena permintaan pasar yang rendah dan ketidaktahuan akan keterampilan teknis tertentu. 

Fenomena ini mengindikasikan adanya disrupsi kultural, di mana nilai-nilai simbolik yang melekat 

pada kendi maling tereduksi oleh logika pasar dan tuntutan ekonomi jangka pendek. 

Konsekuensi dari pergeseran ini cukup signifikan. Ketika generasi muda tidak lagi 

memahami makna simbolik kendi maling, maka warisan nilai budaya yang terkandung di 

dalamnya berpotensi hilang dan terputus dari rantai pewarisan tradisi. Padahal, menurut Kusuma 

& Roisah (2022), ekspresi budaya tradisional tidak hanya diwujudkan melalui praktik budaya, 

tetapi juga melalui benda-benda material seperti keramik yang menyimpan memori kolektif dan 

identitas masyarakat. Artinya, kehilangan makna dalam artefak budaya sama artinya dengan 

menghapus sebagian ingatan sosial dan cara masyarakat memaknai kehidupannya. Dalam konteks 

ini, kendi maling memiliki fungsi ganda: sebagai benda pakai yang digunakan untuk menyimpan 

air, dan sebagai representasi nilai-nilai budaya yang hidup di masyarakat Banyumulek. 

Di sisi lain, dinamika perubahan sosial juga memperlihatkan adanya tantangan ekonomi 

yang berdampak pada pelestarian objek-objek budaya seperti kendi maling. Generasi muda di 

Banyumulek kini cenderung memilih bekerja di luar negeri atau di sektor nonkerajinan, karena 

pendapatan dari produksi gerabah dianggap tidak mencukupi untuk memenuhi kebutuhan hidup. 

Kondisi ini semakin memperlemah keberlanjutan tradisi kriya lokal, termasuk penguasaan 

keterampilan membuat kendi maling yang memerlukan teknik khusus dan proses yang lebih 

kompleks dibandingkan gerabah biasa. Jika situasi ini dibiarkan, maka dalam jangka panjang 

masyarakat Banyumulek berisiko kehilangan salah satu ikon budaya yang menjadi identitas desa 

mereka. 

Selain faktor ekonomi, perubahan gaya hidup dan kurangnya dokumentasi pengetahuan juga 

turut mempercepat tergerusnya makna budaya kendi maling. Tradisi lisan yang selama ini menjadi 

media utama pewarisan nilai semakin jarang digunakan oleh generasi muda, sementara lembaga-

lembaga budaya lokal belum melakukan upaya sistematis untuk mendokumentasikan makna, 

praktik, dan teknik pembuatan kendi maling secara komprehensif. Padahal, jika ditinjau melalui 

lensa antropologi simbolik, benda-benda kriya seperti kendi maling menyimpan lapisan makna 

yang dapat memperkaya pemahaman tentang identitas sosial, sejarah lokal, dan nilai-nilai kearifan 

yang dimiliki masyarakat. 

Dalam konteks tersebut, penelitian mengenai interpretasi simbolik kendi maling menjadi 

penting dan relevan. Kajian ini tidak hanya mengisi kekosongan literatur mengenai makna budaya 

kendi maling karena sebagian besar penelitian terdahulu hanya menyoroti aspek teknis dan estetika 

gerabah Banyumulek, tetapi juga memberikan kontribusi dalam upaya pelestarian pengetahuan 

lokal.  

 



246 

 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan kerangka analisis 

semiotika Charles Sanders Peirce. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menangkap realitas 

sosial dan makna budaya yang tidak dapat dijelaskan melalui angka, melainkan melalui interpretasi 

mendalam terhadap konteks, pengalaman, dan simbol-simbol budaya. Metode yang digunakan 

dalam penelitian ini yaitu metode kualitatif. Pendekatan kualitatif bertujuan untuk memahami 

fenomena terkait dengan apa yang dialami oleh subjek penelitian seperti perilaku, persepsi, 

motivasi, tindakan dan lain-lain secara holistik dan dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata 

dan bahasa atau kalimat, pada suatu konteks khusus yang alamiah dengan memanfaatkan berbagai 

metode alamiah (Moleong, 2017). Kualitatif deskriptif memungkinkan peneliti menggambarkan 

fenomena secara sistematis serta mengurai makna simbolik kendi maling sebagai artefak budaya 

yang hidup dalam masyarakat Banyumulek. Penggunaan teori semiotika Peirce menjadi relevan 

karena kendi maling memuat tanda-tanda visual dan filosofis yang hanya dapat dianalisis melalui 

kerangka interpretatif yang memandang tanda sebagai relasi triadik antara objek, representamen, 

dan interpretan. 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan 

interpretasi tanda. Pada tahap reduksi data, peneliti memilih dan menyederhanakan data lapangan 

untuk mengidentifikasi tanda-tanda budaya yang relevan dengan konteks penelitian. Tahap 

penyajian data dilakukan dengan mengorganisasi data dalam bentuk narasi deskriptif yang 

memudahkan peneliti melihat pola-pola makna yang muncul. Selanjutnya, interpretasi tanda 

dilakukan menggunakan kategori ikon, indeks, dan simbol menurut Peirce: ikon untuk 

menginterpretasikan kemiripan bentuk kendi maling dengan objek referensinya; indeks untuk 

menjelaskan hubungan sebab-akibat antara bentuk lubang tersembunyi dengan nilai kehati-hatian; 

dan simbol untuk memahami makna budaya yang lahir dari kesepakatan masyarakat. Validitas 

data dijaga melalui triangulasi sumber dan metode, yaitu dengan membandingkan informasi dari 

berbagai narasumber, teknik pengumpulan data, dan waktu yang berbeda. Selain itu, member 

checking dilakukan dengan meminta konfirmasi kembali kepada narasumber utama untuk 

memastikan bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan makna yang dipahami oleh masyarakat 

lokal. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Berdasarkan hasil penelitian tentang interpretasi Kendi Maling dalam konteks kehidupan 

social Masyarakat Banyumulek dapat diperoleh beberapa bentuk semiotika yang termasuk dalam 

trikotomi menurut Peirce yaitu ikon, indeks, dan simbol. Berikut penjelasan terkait dengan ikon, 

indeksikal, dan simbol. 

1. Bentuk Ikon Kendi Maling dalam konteks kehidupan social Masyarakat Banyumulek 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kendi maling memiliki struktur makna berlapis yang 

terbangun melalui hubungan antara bentuk material, fungsi historis, serta pemaknaan sosial yang 

hidup di masyarakat Banyumulek. Pada tataran ikonik, kendi maling mempertahankan bentuk 

dasar kendi tradisional, yaitu tubuh bulat, leher pendek, dan lubang penuangan di bagian atas. 

Kemiripan ini menunjukkan kesinambungan tradisi kriya yang diwariskan secara turun-temurun 

melalui proses pembelajaran langsung dari orang tua kepada anak. Namun, ciri khasnya terletak 

pada keberadaan lubang tersembunyi di bagian bawah yang berfungsi sebagai tempat pengisian 

air. Menurut Peirce (Wulandari dan Siregar, 2020) menyatakan bahwa ikon adalah tanda yang 

berhubungan antara penanda dan petandanya yang bersifat bersamaan dalam bentuk alamiah atau 



247 

 

hubungan tanda dengan acuannya bersifat mirip. Keunikan bentuk ini bukan hanya inovasi teknis, 

tetapi juga representasi estetika lokal yang membedakan kendi maling dari bentuk kendi di wilayah 

lain. Masyarakat menganggap bahwa bentuk tersebut menambah “nilai misteri” sekaligus 

menegaskan keahlian teknis perajin dalam mengolah tanah liat menjadi objek yang tidak hanya 

indah, tetapi juga unik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Lubang Tersembunyi Kendi Maling 

Foto: Subyan 2025 

2. Bentuk Indeksikal Kendi Maling dalam konteks kehidupan social Masyarakat 

Banyumulek 

Indeksikal merupakan sebuah tanda yang langsung merujuk pada kebenaran atau tanda 

yang menggambarkan hubungan secara alami antara tanda dan penanda yang mengandung 

hubungan sebab akibat. Jadi, indeks merupakan tanda yang memiliki atau menunjukkan adanya 

hubungan alamiah antara tanda dan petanda yang bersifat hubungan sebab akibat, atau suatu tanda 

yang langsung mengacu pada kenyataan. Sari, dkk (2021). Pada tingkat ini, bentuk lubang 

tersembunyi pada kendi maling memiliki hubungan kuat dengan nilai kehati-hatian dan proteksi. 

Berdasarkan narasi lisan yang dituturkan oleh tokoh masyarakat, kendi maling pada masa lalu 

diyakini digunakan dalam lingkungan bangsawan atau lingkungan kerajaan sebagai strategi untuk 

menghindari tindakan meracuni air minum, karena lubang tersembunyi tersebut mempersulit 

orang asing untuk mengetahui titik masuk air. Dengan demikian, bentuk benda ini menjadi 

penanda (index) tentang sistem keamanan tradisional serta pandangan masyarakat terhadap 

pentingnya kewaspadaan dalam kehidupan sosial. Selain fungsi historis tersebut, bentuk 

tersembunyi ini juga dimaknai sebagai simbol bahwa sesuatu yang berharga harus dijaga dengan 

baik dan tidak selalu ditampilkan secara mencolok. 

 
                                              Gambar 2. Kendi Maling 



248 

 

                                                    Foto: Subyan 2025 

 

3. Bentuk Simbolik Kendi Maling dalam konteks kehidupan social Masyarakat 

Banyumulek 

Simbol atau tanda merupakan ilmu yang termasuk pada kajian semiotika yang menandakan 

suatu keadaan yang menjelaskan suatu makna dari sebuah objek disekitar kita (Saleha & Mia, 

2023). Pada tataran simbolik, kendi maling mengandung makna filosofis yang lebih mendalam. 

Masyarakat Banyumulek hidup secara sederhana, tidak mencolok, namun memiliki nilai dan isi 

yang bermakna. Simbolisme ini mencerminkan etika hidup masyarakat Sasak yang menekankan 

kehati-hatian, kesederhanaan, kerendahan hati, serta kecerdikan dalam menghadapi tantangan. 

Dalam beberapa wawancara, sebagian masyarakat menyebut kendi maling sebagai representasi 

keseimbangan antara tampilan luar dan nilai batin, sebagaimana manusia yang tidak perlu pamer 

untuk dianggap berarti. Dengan demikian, simbolisme kendi maling melampaui bentuk fisik dan 

menjadi bagian dari ajaran moral yang diwariskan secara turun-temurun. 

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan bahwa makna-makna tersebut mulai 

memudar di tengah arus modernisasi dan tuntutan pasar pariwisata. Generasi muda perajin banyak 

yang tidak mengenal nilai filosofis kendi maling, dan sebagian bahkan belum pernah membuatnya 

karena lebih fokus pada produk-produk yang lebih laku dijual kepada turis. Pemerintah desa pun 

belum memiliki program pelestarian yang secara khusus menekankan pada aspek simbolik atau 

nilai budaya kendi maling. Kondisi ini menyebabkan dekontekstualisasi, di mana kendi maling 

semakin dipandang semata-mata sebagai komoditas dekoratif daripada sebagai representasi nilai 

budaya. Situasi ini menunjukkan bahwa penguatan kembali pemaknaan simbolik menjadi penting 

sebagai upaya menjaga kelestarian identitas budaya Banyumulek. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa kendi maling merupakan artefak budaya yang memiliki 

lapisan makna kompleks dan berperan penting dalam kehidupan sosial masyarakat Banyumulek. 

Melalui pendekatan semiotika Charles Sanders Peirce, ditemukan bahwa kendi maling memuat 

tiga fungsi utama: sebagai ikon yang mempertahankan kemiripan dengan bentuk kendi tradisional, 

sebagai indeks yang menunjukkan hubungan sebab-akibat antara desain lubang tersembunyi dan 

nilai kehati-hatian, serta sebagai simbol yang merepresentasikan kebijaksanaan, kesederhanaan, 

dan kecerdikan masyarakat Sasak. Ketiga kategori tanda ini memperlihatkan bahwa kendi maling 

bukan hanya produk kriya, tetapi juga media yang mengkomunikasikan nilai dan pengetahuan 

tradisional secara nonverbal. 

Temuan penelitian juga memperlihatkan adanya perubahan makna budaya seiring dengan 

perkembangan industri pariwisata dan tuntutan ekonomi modern. Banyak perajin muda tidak lagi 

memahami nilai filosofis yang melekat pada kendi maling dan hanya memproduksinya 

berdasarkan permintaan pasar. Pergeseran orientasi ini menyebabkan terjadinya pemisahan antara 

bentuk fisik dan makna simbolik, sehingga kendi maling semakin dipandang sebagai komoditas 

dekoratif daripada sebagai representasi identitas dan memori budaya masyarakat Banyumulek. 

Kurangnya dokumentasi pengetahuan lokal dan melemahnya tradisi lisan turut mempercepat 

berkurangnya pemahaman generasi muda terhadap nilai budaya yang hidup dalam artefak tersebut. 

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini menekankan pentingnya pelestarian yang tidak 

hanya berfokus pada aspek material kriya, tetapi juga pada revitalisasi makna simboliknya. 

Penguatan pendidikan berbasis kearifan lokal, dokumentasi nilai dan teknik pembuatan, serta 

integrasi pengetahuan budaya ke dalam kegiatan komunitas menjadi langkah penting untuk 



249 

 

menjaga keberlanjutan tradisi. Interpretasi simbolik terhadap kendi maling memberikan kontribusi 

signifikan dalam memperkuat identitas lokal dan mendorong masyarakat untuk kembali 

memahami artefak sebagai cerminan nilai dan sejarah kolektif. Dengan demikian, kendi maling 

memiliki potensi tidak hanya sebagai produk seni, tetapi juga sebagai sumber kearifan yang 

relevan bagi generasi mendatang. 

 

Daftar Pustaka 

Anas, A. (2016). Filosofi kendi maling gerabah unik Lombok yang mencuri perhatian. 

https://www.liputan6.com/citizen6/read/2471357/filosofi-kendi-maling-gerabah-unik-

lombok-yang-mencuri-perhatian 

Geertz, C. (1992). Kebudayaan dan agama. Yogyakarta: Kanisius. 

Hadi, S. (2015). Makna simbolik kerajinan gerabah dalam kehidupan sosial masyarakat Lombok. 

Jurnal Humaniora, 27(2), 145–156. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Kusuma, P. H., & Roisah. (2022). Perlindungan ekspresi budaya tradisional dan indikasi geografis: 

Suatu kekayaan intelektual dengan kepemilikan komunal. Jurnal Pembangunan Hukum 

Indonesia, 4(1), 107–120. https://doi.org/10.14710/jphi.v4i1.107-120 

Moleong, L. J. (2017). Metode penelitian kualitatif (Edisi revisi). Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Pemerintah Kabupaten Lombok Barat. (2016). Profil budaya dan kesenian tradisional Lombok 

Barat. Gerung: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata. 

Rahmawati, S. (2020). Interpretasi simbolik kendi maling sebagai media pendidikan sosial di Desa 

Banyumulek. Jurnal Kajian Budaya Nusantara, 5(1), 33–44. 

Saleha, & Mia R. Y. (2023). Analisis semiotika Charles Sanders Peirce pada simbol rambu lalu 

lintas dead end. Jurnal Universitas Komputer Indonesia. 

Sari, N., Anshari, A., & Usman, U. (2021). Novel Tarian Bumi karya Oka Rusmini (Kajian 

semiotika Charles Sanders Peirce). Fon: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 

17(2), 135–145. 

Sibarani, R. (2012). Kearifan lokal: Hakikat, peran, dan metode tradisi lisan. Jakarta: Asosiasi 

Tradisi Lisan. 

Spradley, J. P. (2007). Metode etnografi. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Suparlan, P. (2014). Simbol dan makna dalam kebudayaan. Jakarta: Obor Indonesia. 

Widiastuti, & Prayitno. (1984). Gerabah Banyumulek: Koleksi Museum Negeri NTB. Mataram: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan NTB. 

Wulandari, S., & Siregar, E. D. (2020). Kajian semiotika Charles Sanders Peirce: Relasi trikotomi 

(ikon, indeks, dan simbol) dalam cerpen Anak Mercusuar karya Mashdar Zainal. Titian: 

Jurnal Ilmu Humaniora, 4(1), 29–41. 

Yulianti, N. L. (2018). Kerajinan gerabah Banyumulek sebagai identitas budaya masyarakat 

Lombok Barat. Mataram: Universitas Mataram. 

 

https://www.liputan6.com/citizen6/read/2471357/filosofi-kendi-maling-gerabah-unik-lombok-yang-mencuri-perhatian
https://www.liputan6.com/citizen6/read/2471357/filosofi-kendi-maling-gerabah-unik-lombok-yang-mencuri-perhatian
https://doi.org/10.14710/jphi.v4i1.107-120

